اهداءات ۱۹۹۹ مكتبة المكاميد بحويي القاضي بمحكمة العدل الدولية

# سِلسلة في الدّراس الفلسفية والأخلاقية يشرف على إصدارها الدكتورمود قاسم ستاذ الفلسفة بجامعة المتاهرة

المنفر من المنفر المنف

مع أبحاث مستفيضة عن : « قضية التصوف »

بقلم الر*كنورُعلبُكليمُمُحُمُّود* رئيس قسم التوحيد والفلسفة بجامعة الأزهر

> الطبعة الثالثة مزيدة ومنقحة يناير ١٩٦٢

ملتزية الطبع والنشر مكت بدالانج الأنج المهيث رية ه١١ شاع ممديك زير (مادارين سابغا)

مطبعه میمیرد؟ سناع مجبین

# تصدير الطبعة الأولى

باسم الله نبتدى، هذه السلسلة فى الدراسات الفلسفية والآخلاقية ، ومنه نطلب العون والتوفيق لتحقيق الهدف الذى نرمى إليه ، وهو العمل على نشر هذا النوع من الثقافة الذى لم يحظ بالعناية والثقدير ، على النحو الذى ينبغى أن يحظى به .

وعما يدعو إلى الامل فى نجاح هذه المحاولة أننا نبذلها فى الوقت الذى أخذ فيه أبناء العربية يبعثون تراثهم الفكرى الضخم، ويضيفون إليه الجديد ويطلعون على ما أنتجته قرائح الفلاسفة فى مختلف العصور والامم.

إن حركة البعث التي بدأت لدينا في أواخر القرن التاسع عشر أصبحت اليوم قوية الدعائم والآسس. وهي تؤذن أمها ستنقلب نهضة شاملة ، تؤتى أطيب ثمارها ، فقد بدأت الثقافة العربية تسلك سيلا شتى ، وتطرق آفاقاً عخلفة . وبعد أن كانت قاصرة – في أول أمرها – على الدراســات الأدبية التي كانت تجد فيها من اليسر أكثر بما تلقاه من عناء ، اتجهت إلى الناحيتين : العلمية ، والعملية ، واستطاعت أن تسهم بجانب لا بأس به في الناحيتين : العلمية ، والعملية ، واستطاعت أن تسهم بجانب لا بأس به في نهضتنا الكبرى ، ولكن تاريخ الفكوك البشرى يذكر نا دائماً بأن الفلسفة والأخلاق كانتا – وما تزالان – رمن البكل نهضة ، وتاجاً لمكل بحث علمي ، أو عملي ، و نبراساً يقود الباحثين آينها سلكوا ، فليست الفلسفة حلمي ، أو عملي ، و نبراساً يقود الباحثين آينها سلكوا ، فليست الفلسفة العقل ، في عنصر جوهرى في تلوين كل ثقافة قومية بطابعها الخاص . وهي سبيل إلى تيسير فهم الثقافات القومية الآخرى ، وليست فائدة فهم وجهة نظر الآخرين بالأمر الذي لا يحفل به ، إذ للفكر العالمي في عصر نا وجهة نظر الآخرين بالأمر الذي لا يحفل به ، إذ للفكر العالمي في عصر نا

الحاضر روافد شتى تنتهى بأن تفيض فى كل مكان ، فتمحو الفروق ، وتنسف الحدود ، وتؤلف بين القلوب ، وتشحذ الهمم لإدراك ما تهفو إليه الإنسانية ، التى ما برحت تتلمس طريقها نحو الخير . والعزلة الفكرية فى رأينا – أسوأ أثراً لدى الأمم منها لدى الأفراد . وهى دليل الجود واليأسمن كلإصلاح . وعلى الرغم من أن الآمة العربية لا يمكن أن توصف بأنها بمعزل عن التيارات الفكرية الكبرى ، فإنها فى حاجة إلى نفر يذكرونها بكبار أبنائها الذين وجهوا الثقافة العالمية عصوراً طويلة – إن فى الشرق وإن فى الغرب . وهى لا تضيق ، فيها نعتقد ، بمن يأخذ بيدها ، ليطلعها على روائع الفكر لدى فلاسفتها ، وفلاسفة غيرها من الأمر .

ونحن لا ندعى لأنفسنا أننا سنسد هذا الفراغ وحدنا . فما أبعد ذلك عن تفكير نا ، لأننا نعترف ، دون تواضع كاذب ، أننا لن نقوم إلا بنصيب ضئيل من المجمود الضخم ، الذى يجب أن يبذل . ولكنا سنعمل ما استطعنا على إحياء التراث العربي الإسلامي ، وعلى التقديم بين يديه ، في ضوء ما أدت إليه الدراسات العلمية والفلسفية ، متوخين السهولة في العرض ، مع الدقه في التحليل والنقد .

وستتسع هذه السلسلة أيضاً لإنتاج كبار الكتاب الفلاسفة ، فى كل أمة ، وفى كل عصر ، حتى تزود المكتبة العربية بمختلف الآثار الفكرية ، تأليفاً وترجمة : فى التصوف ، والدراسات النفسية ، والأخلاقية ، والفسلفية وستكون هذه السلسلة عقداً نسلك فيه درر الشرق والغرب .

وسيكون شعارها النهوض بمستوى هذه الثقافة لدى قراء العربية ، فى غير عسر ، والعمل على فتح سبل جديدة للتفكير الذى يرغب دائماً فى المعرفة الحقة .

ويسعدنا أن نفتتح هذا الجهود المتواضع بكتاب لأشهر مفكرى

الإسلام وأجلهم قدراً ، وأبعدهم ذكراً ، وهو كتاب والمنقذ من الضلال ، للإمام والجلهم قدراً ، وأبعدهم ذكراً ، وهو كتاب والمنقذ من الضلال ، للدكتور عبد الحليم محمود ، أستاذ الفلسفة ، بكلية أصول الدين ، بالجامع الأزهر وهو من خيرة شبان (١) فلاسفتنا ، الذين جمعوا — في عمق وفهم — بين الثقافة الإسلامية الخالصة ، والثقافة الأوربية الحقة .

ونسأل الله التوفيق ، فى أداء رسالة نعتقد أنها دين فى عنقنا نحو هذه الأمة : فى ماضيها ، وحاضرها ، ومستقبلها .

محمود قاسم

۲۱ ربيع الأول سنة ۱۳۷۲ الموانق ۹ ديسمبر سنة ۱۹۵۲

<sup>(</sup>١) لم يعد فيما أظن الوصف بأنى شاب ينطبق على حالتى الراهنة : فقد اشتعل الرأس شيباً ، وتحددت الآمال والمطامح وكثر التفكير فى الآخرة ، وقل التفكير فى الدنيا ونسأل الله حسن الختام ، ونشكره ونحمده سبحانه على أيام وسنين تقضت فى كنفه ورعايته وفضله ونعائه .

شمترمة في قضية التعرُــوف

# بالمارمناح

ر بِنَا آتِنَا مِنْ لَدُنكَ رَحْمَةً ، وهِّي ُ لَنَا مَنْ أَمَرِ نَا رَشَداً

#### - \ -

# البحث العقلي فما وراء الطبيعة عبث

لا يمكننا أن نحدد بالضبط تاريخ نشأة الأبحاث فى المغيبات، ولكننا قد لا نعدو الصواب، إذا قلنا: إنها نشأت منذ نشأة الإنسان، على ظهر البسيطة.

وقد لا نعدو الصواب أيضاً ، إذا قلنا : إنها منذ النشأة الأولى ، قد اختلفت ، فما يتعلق بمنهاج البحث ، واختلفت فيما يتعلق بالنتيجة .

وقدكان الاختلاف شاملا لسكل المساتير: فمن إنسكار مطلق للألوهية، وللروح، إلى إيمان مطلق عام، يغرق فى الوهم، ويبعد فى الضلال، حتى يصل إلى التخريف بأوسع معانيه.

وبين هذا وذاك، مذاهب لا يحصبها العد: فمن تشبيه مطلق، إلى تنزيه مطلق إلى تشبيه يشوبه التنزيه أو تنزيه مشرب بالتشبيه، ومن حلول. إلى اتحاد، ومن وحدة الوجود، إلى التفرقة بين العابد والمعبود، إلى مذاهب يبعث اختلافها الدوار في الرأس، وتبعث براهينها الشك في جميعها، إلا من عصم ربى، فوفقه إلى طريق الرشاد.

أجل: إلا من عصم ربى ؛ ذلك أن اتباع الطريق السوى ، توفيق من الله ، وليس هو من اكتساب العبد ؛ فالحلول – مثلا – عقيدة واسخة ، استساغتها البيئات المسيحية – وفيها من أساطين المفكرين ما لا يحصى – منذ ألفين من السنين . وقد تسابقت العقول في البرهنة عليها ، حتى أقامتها على دعائم فلسفية ، منطقية ، خلبت عقول الملايين من بني البشر ، فآمنوا بها ، وضحوا في سبيلها .

والتشبيه قد برهن عليه ذووه ، ببراهين عقلية ، وأخرى نقلية . ووحدة الوجود ، لها أنصارها المتحمسون لها ، الذين يرون أن ماعداها لغو ، أو ضلال .

ولو درسنا تاريخ العقائد لوجدنا أن كل فرقه تستند إلى منطق ، وكل عقيدة قد سادت فى البيئات . وكل عقيدة قد سادت فى البيئات . وكل بيئة تعتقد أن مالديها خير ما أخرج للناس .

أما الصراع بين أدلة الفرق المختلفة، فهو صراع دام، تتهافت فيه الأدلة، مثخنة بالجراح، ولكنها تأبى، فى غطرسة ، أن تعترف بالهزيمة ، فتأخذ فى تضميد جراحها، لتعاود النزال من جديد، ولتنهار ــ أيضاً ــ من جديد.

ولو سرنا حقيقة فى المنطق إلى غايته ، لو صلنا إلى الحيرة ، والشك ، فى كل ما أنتجته العقول الإنسانية من آراء.

**\$ \$ \$** 

ومع ذلك ، فاليقين موجود ، ومهما حاولت أن تنكر إشراق الشمس \_ إذا كانت مشرقة \_ فسوف لا يستجيب إليك شخص ما ، وسوف لاتستجيب أنت إلى نفسك . وهكذا الأمر في جميع المحسوسات .

بيد أن ذلك ميدان ، والمغيبات ميدان آخر .

ربما يقال إنه من الطبيعى: أن يكون الحس طريق المعرفة المادية، وأن يكون الحس طريق المعرفة المادية، وأن يكون المغيبات من المعقولات، فالطريق إلى معرفتها، إذا إنما هو العقل، وما دمنا قد وثقنا بالحس في معرفة الماديات، فلنلتزم الوثوق بالعقل في معرفة المغيبات

هذا النمط من التفكير يبدو موفقاً ، ولكنه محض سفسطة : فالتصور ـ وهو أساس المعقولات ـ لايقوم إلا على الحس ، وإذا جردته من المدركات

الحسية، فقد أزلته إزالة لانترك له من أثر . ومهما أغرق الشعراء في الحيال، ومهما أبعدوا في الوهم ،فابتداعاتهم ،وصورهم المبتكرة ، منتزعة من الواقع والاختراع: تنسيق للمحسوس على نمط جديد ، ولا فرق مطلقاً ، بين ذهن العبقرى الفذ ، وذهن الجاهل الغبي ، في أن كلامهما يعتمد على الواقع المحسوس ، في تصوره ، وفي تخيله .

والتسورة المبتكرة ـ من حيث عناصرها ـ أسطورة من الأساطير ، أو وهم من الأوهام التي لا وجود لها . وما دام الأمر كذلك ، فالتفكير المجرد عن المحسوسات معدوم (١) . وما دامت المساتير لا شأن لها بالحس ، فكل تفكير فيها لايؤدى إلى نتيجة .

(١) منذ سنوات كتبت بحثاً عن التخيل ، أقتطف منه ما يلى ، توضيحاً لفكرة ارتباط التصور والنخيل بالمحسوسات .

ا ــ الحيال والواقع: إذا نظرنا إلى العناصر التى تـكون مادة التخيل، فإننا لا نجد فيها شيئاً جديداً ؛ وكل ما المتخيل لا يعدو أن يكون تنسيقاً : فصورة أبى الهول هى وحدها الجديدة ، أما ما تـكون منه ــ نعنى جسم الاسد ورأس الإنسان ــ فليس ذلك بجديد .

وكل ما لم يخضع لحواس الإنسان فإنه لا يمكن للانسان أن يتخيله إلا إذا شبه بما وقع تحت حواسه ، وما تصور الناس الغول والعنقاء والجن والشياطين إلا على مثال مارأوا .

وحينها أراد المسيحيون أن يصوروا جبريل ، صوروه على صورة رجل جناحان .

و تورع جمهور المسلمين فيها يتعلق بالله فقالوا: «كل ماخطر ببالك فالله بخلاف ذلك، إذ أن كل ماخطر بالبال لا يمكن إلا أن يكون محسوسا، وكمال الله يقتضى تنزيمه .

أما هؤلاء الذين قصر تفكيرهم فإنهم تخيلوا الله ــ جل وعز ــ على صورة رجل ضخم . لقد أطال العلماء في يحث الآراء الموضوعية ، والآراء الذاتية ، ورأوا

ولعل الكثير قد قرأ حكاية ذلك الرجل الساذج ، الذي حضر مجلساً من مجالس المعترلة فسمعهم يتحدثون عن الله ويقولون : « إنه سبحانه ليس بغوق ، ولا بتحت ، ولا بيمين ولا بشمال ، ولا بخلف ، ولا بأمام ، وليس عادة ، ولا بعرض ، فرج ثائراً يعلن أن : «هؤلاء قوم يريدون أن يقولوا : أن ليس في السماء إله ، هذا الرجل الساذج لم يمكنه أن يتخيل موجوداً خاليا من المحسوسات ولم يمكنه أن يعقل مالم يتخيله ، فاعتقد : أن المعتزلة ينكرون الله .

هذا وحاول أن تتخيل أنت ما فى الجنة ، مما لاعين رأت ، ولا أذن سمعت ، فإنه سوف لايخطر لك على قلب ؛ ذلك أن ما يخطر على القلب ليس شيئا آخر غير ما رأته العين ، أو سمعته الآذن .

ثم إذا كنت قدقرأت ماقيل عن مدنية المستقبل، وماكتب عن المدينة الفاضلة ققد رأيت أنه \_ رغم إرادة الإغراب أو التجديد لم تخرج تلك المدينة عما رأيته، سوى إنه مكون تكويناً جديداً.

لا يخرج الحنيال إذا في عناصره عن الواقع، ولا يمكن للإنسان أن يتخيل إلا المحسوس. (س) التخيل والبيئة. إذا قرأت تشبيها للعاب المرأة بماء غير آسن، وللشيئين المتشابهين بأنهما كخفى بعير، فلا أظن أنه من العسير عليك أن تعلم الموطن الذي نبع منه هذان التشبيهان، وربما تكون قد قرأت ما أجاب به ابن الروى، حينها عاب عليه بعضهم بأنه لا يتخيل كتخيل ابن المعتز؛ ضاربين له مثلا، تشبيه الهلال وبرورق من فضة أثقلته حمولة من عنبر، فأجاب هذا يصف آنية بيته وأظنك تقر معى أيضاً أن البيئة العلمية في العصور الوسطى لم تمكن تسمح باختراع الراديو فلم يخترع.

هذا وكشير غيره يرشدنا إلى ما للبيئة من أثر على النخيل ، وأن كل إنسان يتأثر تخيله بما في يبئته من صور طبيعية ، ومن ثروة ثقافية .

والآمر لايقتصر على ذلك ، بل يتغير تخيل الشخص بتغير بيئته .

وكلما كثرت المثل العيافى بيئة ، وكلما سمت موازينها الاخلاقية ، كلماكثر الرشد فيها ، وابتعد الخيال عن دائرة الآثام .

أن الأولى لا تقبل جدلا: ذلك لأنها تعتمد — الاعتمادكله — على الحس، أما الآراء الذاتية — وهى قائمة على أسس أخرى — فإنها بجال للآخذ والرد، ولا يمكن الوصول فيها إلى نتيجة حاسمة مهما طال النقاش. وإذا كانت مادة الأخلاق، هى الميدان الحصب للآراء الذاتية؛ فإن الإلهيات وهى حجب ومساتير — ميدان أخصب: لذلك لا يعدوا البحث فيها أن يكون، علما كلامياً، أو وعلماً جدلياً.

ومهما أشاد المعتزلة بالعقل، ومهما رفعوا من شأنه، فن البديهي: أن الميدان الذي يتخبط فيه العقـــل تخبطاً لا نهاية له، إنما هو ميدان ما وراء الطبيعة.

ومن الواضح أن مذهب المعتزلة على على ما فيه من روعة ، ودقة ، وجمال ، وعلى ما أداه من خدمات جليلة ، فى ميدان المنطق الدينى ، لا يقوم على أساس «معقول » .

\* \* \*

قد تقول: إن العقل — وهو أساس مذهب المعتزلة، ومذهب العقليين عموماً — لا مقاييسه ، وله مو ازينه التي لا يتطرق إليها الحلل. إن المنطق القديم منه والحديث ، آله تعصم مراعاتها الذهن عن الحطأ في التفكير . ولقد جاهدت الإنسانية جهادا طويلا ، حتى جعلت من الاستقراء والقياس أداتين للفصل بين الهدى والضلال ، وللتفرقة بين العاية العمياء ، والصواب الأصوب .

فالاستقراء والقياس \_ إذا \_ هما وسيلة العقل، وهما فيصل التفرقة بين الغى والرشاد . فمن التجنى على المعتزلة وعلى العقليين \_ وقد اعتمدوا عليهما \_ أن نصم مذاهبهم بمجافاتها للطريق الاقوم .

إن وجهة النظر هذه تبدو وكأنه لا غبار عليها . بيد أنها عند النظرة الفاحصة تتزلزل ، وتنهار .

أما أولا: فلأن المعنزلة أنفسهم ، والعقليين عامة – مع اعتبادهم على الاستقراء والقياس – قد اختلفوا فرقاً وأحزاباً لاتحصى، وكلفرقة أوشيعة تتبع رئيساً وصل به , استقراؤه ، ووصل به , قياسه ، إلى نتائج معينة ، تختلف – فى قليل ، أو فى كثير –عن نتائج استقراء آخر ، وقياس مختلف.

وأما ثانياً: فلأن الفكرة – المنطق يعصم الذهن عن الخطأ في التفكير، أو المنطق وسيلة التفكير الصحيح – فكرة خرافية ، أكثر منها حقيقة ، وذلك يحتاج إلى تبيان .

إن المقاييس هي كما ذكرنا: الاستقراء، والقياس.

أما الاستقراء ــوهو أساس المفهومات العامة والقضايا الكلية ــ فإنه:

ر مبنى كله على الحس: إنه استقراء محسوسات، إنه تتبع جزئيات، لاتخرج عن نطاق الواقع، أما المساتير فهو برىء منها كل البراءة، إنها لا تدخل فى دائرة اختصاصه: فهو عاجز عن أن يخترق الحجب ليصل إلى ما وراء الطبيعة.

٢ - ثم إن الاستقراء: تام (١)، وناقص. والنام - كما يعترف
 المناطقة - لا غناء فيه، ولا فائدة منه.

أما الناقص ــ وهو المهم في نظرهم فإنه ــ في رأيهم أيضاً ــ ظني ، وهو ــ لذلك ــ عرضة للتغيير ، في كل آونة .

. كل معدن يتمدد بالحرارة ، تلك قضية من قضايا الاستقراء . إنها قضية

<sup>(</sup>۱) و الاستقراء: وهو حكم على كلى لوجوده فى جزئيات ذلك السكلى ، إما كلها: وهو الاستقراء التام الذى هو القياس المقسم ، وإما أكثرها: وهو الاستقراء المشهور ، ومخالفته القياسى ظاهرة ، لانه فى القياس يحكم على جزئيات كلى لوجود ذلك الحكم فى السكلى ، فالسكلى يكون وسطا بين جزئية ، وبين ذلك الحكم الذى هو الآكبر ، وفى الاستقراء يقلب هذا فيحكم على السكلى بواسطة وجود ذلك الحكم فى جزئياته ، ، عن والبصائر النصيرية ،

عامة ، شاملة ، ولكن المعادن لم تكتشف \_ بعد \_ بأكملها ، ومن الجائز أن يكتشف في الغد معدن لا يتمدد بالحرارة . إنها \_ إذاً قضية مؤقتة ، ظنية ، تتبرأ من اليقين الفلسني .

يقول الدكتور طه حسين بحق « والعلم لايعرف الكلمة الآخيرة في مسألة من مسائله . وإنما حقائقه كلما إضافية موقوتة ، لها قيمتها حتى يتكشف البحث عما يزيل هذه القيمة أو يغيرها . (١) .

وهكذا قضايا الاستقراء . إنها :

١ – خاصة بالطبيعة ، ولا شأن لها بما وراءها .

٢ – ظنية ، لا تعرف اليقين .

أما القياس:

١ – فإنه مبنى على الاستقراء ، إذ هو منطو دائماً على كلية ، كلية استقرائية ، وما دامت قضايا الاستقراء ظنية حكاراً ينا حوميدانها المحسوسات ، فنتائج القياس ظنية كذلك ، وميدانها المحسوسات .

٢ - ثم إن المناطقة لايشترطون في مقدمات القياس، أن تكون مسلمة، صادقة فى نفسها، وإنما يشترطون أن يسلمها المتجادلون قسب. وقد تكون كا يقول: صاحب البصائر النصيرية، منكرة، كاذبة فى نفسها، وفى هذه الحالة بكون القياس صحيحاً، ونتبجته باطلة.

وإذا كان الامركذلك فما فائدة القياس؟ ماقيمته إذا كان لا يعول فيه إلا على أن تكون المقدمات مستوفية لشروط الإنتاج بحيث تستلزم النتيجة وإن لم تطابق النتيجة الواقع؟ ماقيمته إذا كان لا يحفل بصدق النتيجة أو كذبها؟

<sup>(</sup>١) مقدمة فجر الإسلام.

إنك إذا قلت: الكشير من العلم ، يؤدى إلى الاستقلال الفردى ، وكل ما يؤدى إلى الاستقلال الفردى مضر بالمجتمع ، فالكشير من العلم مضر بالمجتمع . كان هذا قياساً صحيحاً في نظر المناطقة .

وإذا قلت: الكشير من العلم ، يؤدى إلى التماسك الاجتماعي ، وكل ما يؤدى إلى التماسك الاجتماعي مفيد ما يؤدى إلى التماسك الاجتماعي مفيد للمجتمع ، فالكشير من العلم مفيد للمجتمع – كان هذا أيضاً قياساً صحيحاً عند المناطقة ومع ذلك فالنتيجتان متعارضتان .

س و مع كل هذا فالقياس استدلال دورى فاسد ؛ ذلك أن العلم بالنتيجة في نحو قولنا : « محمد إنسان ، وكل إنسان ناطق ، فمحمد ناطق ، متروقف على العلم بالكبرى متوقف على العلم بالنبجة ؛ لانك لا تستطيع أن تحكم بالناطقية على جميع أفراد النوع الإنسانى ، إلا إذا تأكدت من ثبوت الناطقية لمحمد . ولو كنت في شك من ذلك ، لما استطعت تعميم الحكم بالناطقية على جميع أفراد الإنسان . وإذا تكون الكبرى تعميم الحكم بالناطقية على جميع أفراد الإنسان . وإذا تكون الكبرى متوقفة على النتيجة ، والنتيجة متوقفة على الكبرى ، وعلى ذلك يكون القياس : متوقفة على النبيجة ، والنتيجة متوقفة على الكبرى ، وعلى ذلك يكون القياس : استدلالا دوريا فاسدا ، فلا يعول عليه .

٤ - وأخيراً ؛ فالمفروض أن نتيجة القياس جديدة كل الجدة ؛ إنها استنتاج مجهول - هو النتيجة - من معلوم ، هو المقدمات .

ولكن النتيجة متَضمَّنة فى المقدمات ، إنها ليست مجهولة ، والقياس لا يؤدى ، إذاً ، إلى معرفة جديدة ، أو إلى استنتاج مجهول من معلوم . إنه \_ إذا أردت الدقة \_\_ استناج معلوم من . . . . . معلوم .

تلك هى موازين العقل ــ وسنزيد الأمر ــ أمر قصور العقل ــ إيضاحا فى فصل تال ــ وهي موازين لا غناء فيها ، ولا جدوى منها .

العقل إذاً قاصر فيما يتملق بالآخلاق ، وهو قاصر على الخصوص فيما يتعلق بالإلهيات .

ومن هنا كانت الحكمة في نزول الأديان.

ومن هنا كان السبب في اقتصارها على الآخلاق والإلهيات .

وإذا كانت قد تحدثت في التشريع؛ فإن التشريع داخل في نطاق الأخلاق.

بيد أن الأديان إذا كانت قد اتخذت موقفاً حاسماً فيما يتعلق بتحديد الخير، والشر، فإنها في المغيبات، لم ترهق الإنسان من أمره عسراً، فتوضح له ماليس في مقدوره إدراكه، أو تبين له ما يسمو عن التبيان.

أما هذا الذى يسمو عن التبيان ، فإنه ذلك النوع من المعرفة الذى لا يدخل فى نطاق المحسوسات ، وبالتالى لا يدخل فى نطاق العقليات أعنى المساتير .

وإنه ليعجبني في هذا المقام قول ابن « عبد البر » المتوفى سنة ٣٦٧ ه : « إن الله ليس كمثله شيء : فكيف يدرك بقياس أو بإنعام نظر ، .

لذلك رسمت الأديان في هذا المحيط إطاراً عاماً فقط ، وهذا الإطار العام نفسه مبنى بعضه على الحس ، وهو داخل في نطاق الآيات المحكمات التي أم الكتاب : « لو كان فيهما آلحة إلا الله لفسدتا . .

والعامى يقول ، عن مشاهدة ، « المركب اللين فيها ريسين تغرأ ، .

أما بعضه الآخر فهو المتشابهات ، فأمَّا الذين في قُتُلو بهم نَ يُسْخُ فَيَتَّبِعُونَ ما تَشَابه مِنه ، ابْسَتِفَاءَ الفِتْنُةِ وابْسَتِغَاءَ اَلْويلهِ ، وَمَا يَعْلَمُ اللهِ مَا تَشَابه مِنه مِنه إلا الله ، والرّّاسِخون في العِلم يقُلُولون آمنًا بِه ، كُلُّهُ مِنْ عِندِ رَبِّنَا . .

وحكمة قدماء المصريين دقيقة كل الدقة إذ تقول : محال على من يفنى ، أن يزيل النقاب الذي تنقب به من لا يفنى ، .

رسمت الاديان إطاراً عاماً ، واحكن هذا الاطار لا يرضى النفوس الطلعة ، التي أبت ـ خطأ ـ أن تعترف بجدود للعقل ، أو بقصور فيه ،

فبحثت داخل هذا الإطار وخارجه ، فكان ما كان من تشعب ، وفرقة ، واختلاف .

إننا لانشك فى أن رؤساء الفرق الإسلامية ــ معتزلة كانوا أم أشاعرة ، وشيعة كانوا أم سلفيين ــ قد تشبعوا بإيمان راسخ ، وحرارة دينية فائقة ، وعقيدة لا تزعز عها الاعاصير .

وقد اعتمدوا جميعاً على نصوص واحدة :كتاب الله ، وحديث رسوله. فلم كان الاختلاف ؟ ولم هذا النشعب الذي لاينتهي ؟

لسنا \_ فى تعليل ذلك \_ أمام مشكلة لا تحل؛ إذ الشأن فى ذلك إنما هو الشأن فى كل الآراء الذاتية ، التى لا تخضع إلا إلى الاستعداد الشخصى وحده.

ولو استقامت أمور المسلمين الدينية ، لما حادوا عن موقف الإمام مالك: التسليم المطلق و الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، والسؤال عنه بدعة . .

**\$** \$ \$

آراء ذانية ، داخل الإطار العام ، آراء هي من صنع البشر ، آراء تتحد في نسبتها من حيث القرب والبعد للي النصوص المقدسة . وإنها آراء ، بيد أن النزعة الني صدرت عنها هذه الآراء مالاستعداد الشخصي نزعة مفرقة .

ثم إنها آراء غير مفهومة ، وكل من عالج \_ فى إخلاص \_ تصور صفات خارجة عن الذات ، فإنه يقر معنا أن ذلك إنما علمه عند ربى .

إن الطريق الأقوم \_ إذاً \_ هو التسايم المطلق ، وهذا هو الإيمان عمناه الصحيح . يقول الإمام الغزالى :

« والتحقيق بالبرهان علم ، . . . . والقبول مع التسامع والتجربة بحسن الظن : إيمان ، .

ولكن ذلك ليس معرفة مباشرة .

لاشىء إذا مما سبق من وسائل المعرفة يصل بنا إلى المعرفة المباشرة فى محيط ما وراء الطبيعة : وتلك هى النتيجة التى فريد من كل ماسبق الوصول إليها ، وإذا أردنا تلخيص ما نريد أن ننتهى إليه قلنا :

- (١) الحس عاجز عن الوصول بنا إلى المغيبات ؛ فإننا لا نحسما .
  - (٢) العقل وهو مبنى على الحس ــ قاصر كذلك .
- (٣) النصوص الدينية لاتؤدى بنا إلا إلى نوع من المعرفة غير المباشرة،

أو إلى التسليم ، أو التفويض ، وليس ذلك من المعرفة المباشرة في شيء .

وإذا ؛ فعلم الدكلام ، الذى لايسير على نهج سلنى ــ وهو آراء من صنع البشر ــ ليس بدعة فحسب ، وإنما هو ضلالة ، وهو عبث ، وهو انحراف عن السبيل السواء .

قال الإمام مالك: الكلام فى الدين أكرهه ، ولم يزل أهل بلدنا يكرهونه ، وينهون عنه . نحو الكلام فى رأى جهم ، والقدر ، وما أشبه ذلك ، ولا أحب الكلام إلا فما تحته عمل .

وقال الإمام أحمد: لا يفلَّح صاحب كلام أبداً ، ولا نكاد نرى أحدا نظر في الكلام إلا وفي قلبه دغل .

وقال الامام مالك : أرأيت إن جاءه من هو أجدل منه ، أيدع دينه كل يوم لدين جديد؟

\* \* \*

هل معنى ذلك أن المعرفة فيما يتعلق بالإلهيات غير بمكنة ؟ هل معنى ذلك أن الغطاء لا يمكن أن يكشف عن الحجب؟ وأنه لاسبيل إلى المعرفة الحقيقية المباشرة؟

ذلك ما لا نقول به.

ما السبيل إذا إلى المعرفة . . . ؟

#### **- Y -**

## في وسيلة المعرفة

سيدنا رسول الله —صلوات الله عليه وسلامه — معجزة التاريخ، وهو المنارة الذي يهتدي بها الإنسان كلما انبهمت الأمور، أو ضلت الآراء. وحياته قبل البعثة — كحياته بعدها—عظة وعبرة، وهداية، ومثل أعلى لمن أراد الطريق الأقوم.

إن من يتدبر حياتة — صلوات الله عليه — قبل البعثة ، ولا يكون عنده فكرة صحيحة عن النبوة من حيث إنها لا تكتسب اكتساباً ، وإنما توهب من الله تعالى — يكاد يعتقد أنه اقتنص الوحى اقتناصاً ، واضطره إلى النزول اضطرارا ، وأنه أنى إلا أن يظفر بما يريد ، فكان له ما أراد .

بيد أن الصواب هو أن الله اصطفاه، وفضله على العالمين ، عندما حان الموعد الذي حددته العناية الإلهية لتتجلى عن طريق من اختارته رسولا .

يقول الإمام المراغى رحمه الله: « النبوة هبة لا تنال بالكسب ، لكن حكمة الله وعلمه قاضيان بأن تمنح للمستعد لها ، القادر على حملها « الله أعلم حيث يجعل رسالته » .

ومحمد مالية أعد لأن يحمل الرسالة للعالم أجمعه ، أحمره وأسوده ، إنسه وجنه .

وأعد لأن يحمل رسالة أكمل دين.

ولان يختم به الانبياء والرسل ، وليكون شمس الهداية وحده ، إلى أن تنفطر السهاء ، وتنكدر النجوم ، وتبدل الأرض غير الأرض، والسموات (١) اه

<sup>(</sup>١) من مقدمة , حياة محمد , للدكستور هيكل .

أما هذا الاعداد، فقد حاطه الله بعنايته التامة ؛ إنه أعده من ناحية أسرته : أعنى مرب ناحية الوراثة ، وأعده فمن ناحية فطرته : أعنى طبيعته الشخصية .

أما من ناحية أسرته ؛ فهذا جده عبد المطلب يقول فيه الدكتور طه حسين وهو في هذا ليس أديباً ممتازاً فحسب وإنما هو مؤرخ مُلمنهم — : «كان عبد المطلب سمح الطبع . رضى النفس ، سخى اليد ، حلو العشرة ، عذب الحديث . وكان عبد المطلب أيضا قوى الإيمان ، تملك قلبه ، وتسيطر على نفسه ، نزعة دبنية ا حادة عنيفة ، ولسكنها غامضة ، يحسما ، ويخضع لها ، ولكنه لا يتبينها ، ولا يستطيع لها فهما ولا تفسيراً ، . . .

«كان فتى من فتيان قريش ، و لـكمنه يمتاز من بقية فتيان قريش .

فيه ذكاؤهم وفطنتهم ، وفيه إباؤهم وعزتهم ، ولسكن فيه دعة ، لم تكن مألوفة عندهم ، وفيه شدة في الدين ، قلما كانو ا يرضونها ، أو يبسمون لها .

على أن خصلة أخرى ميزته منهم أشد التميين، فلم يكن يصدر فى حياته كما كانوا يصدرون, عن الروية والتفكير، وطول التدبر، وإنما كانت تدفعة إلى العمل، والاضطراب فى الحياة قوة خفية، يحسما، ويأبى عليما، ويغلو فى الإباء ولكنه يضطر إلى أن يذعن لها، ويصدع بأمرها.

وكانت هذه القوة تصدر إليه أمرها فى أشكال مختلفة : تدفعه إلى العمل حيناً ، وكأنها إرادته الخاصة ، قد ملكت عليه حسه وشعوره ، فهو لا يستطيع عنها انصرافا ، ولا يملك لها خلافاً .

وتتمثل له حيناً آخر شخصاً ، واضح المخايل ، بين الصوت ، يلم به إذا اشتمله النوم ، فيأمره أن ياتى كذا وكذا من الآمر .

وكان في هذا الصوت غموض ، وكان في هذا الصوت إبهام ، وكان في هذا النسوت جلال مصدره هذا الغموض والإبهام . وكان الفتي ينكره ، وير تاع له ؛ وكان الصوت يغمره ويلح عليه . وكان الفتى يخاف هذا الصوت ويهواه، وكان الصوت يتجنب الفتى حتى يؤيسه من نفسه ، ويلم به فيكثر الإلمام. ولم يكن هذا الصوت يقع في أذن الفتى بألفاظ كالتى تقع آذان الناس ، إنماكان يصطنع ألفاظا خاصة ، غريبة الجرس ، غريبة المعنى ، (1) اه .

أما والده ــ عبد الله ــ فقد كان صورة طبق الأصل من جده ، وكان شعاره « أما الحرام فالمات دونه » .

وتقول له فاطمة الحثعمية : إنى لاعرف فيك نسك أبيك .

قبيلته قريش ، وأسرته بنو هاشم ، وجده عبد المطلب ، سيد قريش إذ ذاك ، ووالده عبد الله : فكان هو محمداً .

ولقد اختاره الله للرسالة ، ولكنه تعالى اصطنعه لنفسه ، قبل أن يختاره . أجل ! وهذه الفترة من حياته التي سبقت البعثة ، كانت فترة جهاد ، وصراع روحي هادي أشد الهدوء ، عنيف أشد العنف ، مستمر لا ينقطع ، فيه الخوف ، وفيه الرجاء وفيه الكثير من الأمل الوثاب ، الذي يشحذ العزيمة ، ويسد على اليأس القانط كل منفذ . إن هذه الفترة من حياته كانت على صحد تعبر الجنيد في تعريف التصوف \_ عنوة لا صلح فيها .

كان صلوات الله عليه ، يتوج كل عام ، جهاده الروحى المتصل ، بشهر يقضيه فى غار حراء: حيث الخلوة التامة ، وحيث التجرد المطلق ، أو شبه المطلق ، عن كل ما سوى الله ، وهناك ، فى سجوة الليل ، أو فى رائعة النهار ، يحاول محمد أن يحطم الحجب ، وأن يخترق المساتير ، وأن ينقذ ببصيرته إلى عالم الغيب ، فيصل إلى سدرة المنتهى ، وإلى قاب قوسين ، أو أدنى ، حتى يشاهد الجال فى سنائه ، والجلال فى عظمته ، وكبريائه ، وجلاله .

ها هو الرسول ، يبذل مجهودا جبارا ، لايكاد الإنسان يتصور. ،

<sup>(</sup>١) ﴿ على هامش السيرة ﴾ للدكتور طه حسين .

فضلا عن أن يأتى بمثله . وها هو ذا ، يرى الهدف بعيدا لا يكاد الإنسان. يفهمه ، فضلا عن أن يصل إليه . وها هو ذا ، يرى الطريق وعثاء ، صعبة المرتق . . . . بيد أن ذلك كله لم يكن إلا ليزيده عزما على عزم ، وإرادة على إرادة ، و نشاطا مضاعفا ، إنه الجهاد الأكبر ، على حد تعبير الرسول عن جهاد النفس ، لتتزكى .

وتمضى السنون ، بطيئة سريعة فى آن واحد ، وجهاد الرسول لا يفتر، حتى أصبح ، أو كاد ، روحا خالصة ، أو قبسا من نور الله ، وانتهى بهالآمر إلى قرب ، يقول عنه الإمام الغزالى إنه : «أول حال رسول الله عليه السلام ، حين أقبل على جبل حراء ، حيث تبتّل ، حين كان يخلو فيه بربه ، ويتعبد حتى قالت العرب : «إن محمدا عشق ربه ! ».

ثم كانت الرسالة ، وكانت المعجزة التي غيرت مجرى التاريخ :

 وشارف محمد الاربعين، وذهب إلى حراء يتحنث، وقد امتلأت نفسه إيماناً بما رأى فى رؤياه الصادقة ، وقد خلصت نفسه من الباطل كله ، وقد أدبه ربه، فأحسن تأديبه ، وقد اتجه بقلبه إلى الصراط المستقيم ، وإلى الحقيقة الخالدة ، وقد اتجه إلى الله بكل روحه ، أن يهدى قومه ، بعد أن ضربوا فى تيهاء الضلال ، وهو فى توجهه هذا يقوم الليل ، ويرهف ذهنه وقلبه ، ويطيل الصوم . وتثور به تأملاته ، فينحدر من الغار إلى طرق الصحراء ، ثم يعود إلى خلوته ، ليعود فيمتحن مايدور بذهنه ، وما يتبين له فى رؤاه . ولقدطالت به الجال ستة أشهر ، حتى خشى على نفسه عاقبة أمره ، فأسر بمخاوفه إلى خديجة ، وأظهرها على مايرى ، وأنه يخاف عبث الجن به . فطمأنته الزوج المخلصة الوفية ، وجعلت تحدثه بأنه الأمين ، وبأن الجن لا يمكن أن تقترب المخاصة الوفية ، وجعلت العظيم ، وإلى النبأ العظيم ، يوم الوحى الأول ، ويهيئه الروحية ، إلى اليوم العظيم ، وإلى النبأ العظيم ، يوم الوحى الأول ، ويهيئه بها إلى البعث والرسالة .

وفيها هو نائم بالغار يوماجاءه ملك وفي يده صحيفة، فقال له: داقر أ.. (١)

هذه الحياة التي هداه الله لها للاعلم الكلام ولا الفلسفة العقلية - هي التي رسمت لنا الطريق إلى الله على المسلمة المسلمة البصيرة ، بل طريق المساهدة ، على ما يرى الصوفية .

وهذه الحياة التي تُحلِّمناها عن الرسول إجمالاً ، قد فصلها الصوفية أدق تفصيل ، وبينوها بياناً ، سيكولوجيا ، غاية فى الإحكام: يتدرجمع الإنسان خطوة خطوة ، حتى يصل به إلى درجة \_ لانقول إنها النهاية ؛ إذ ليس لمعرفة الله نهاية \_ يكون ما بعدها بعيداً كل البعدعن إدراك الطبائع البشرية

العادية ، فلا يمكن التعمير عنه بلسان المقال .

وهذا الطريق سماه الصوفية: معارج القدس، وسموه: منازل السالسكين، ومدارج السالسكين، ومنازل الأرواح، وهو عبارة عن المقامات والآحوال التي يسلم كل مقام منها إلى ما بعده، وكل حال منها إلى الذي يليه، حتى يصل الإنسان إلى القرب، والمشاهدة، ويستغرق في ملسكوت، يسمو على الوصف.

يقول الإمام الغزالى: , ومن أول الطريق تبتدىء المكاشفات ، والمشاهدات ، حتى أنهم فى يقظتهم يشاهدون الملائكة ، وأرواح الانبياء ، ويسمعون منهم أصواتاً ، ويقتبسون منهم فوائد .ثم يترقى الحال، من مشاهدة الصور والامثال ، إلى درجات يضيق عنها نطاق النطق .

#### \_ ~ ~ \_

## حول كلمة : تصو ف

١ – يروى عن أفلوطين : أنه كان يمتنع عن التحدث فيها يتعلق بشخصه كفرد ، ولو أمكنه أن يلغى سيرته الشخصية من أذهان الناس ، ولو أمكنه أن يلغى اسمه ، لفعل ، راضيا مغتبطا ، ذلك أن التسمية ، والجانب الشخصى الفردى فى الإنسان لا قيمة لهما ، إذا نظرنا إلى الآفاق العليا من الروحانية .

و مما يتلاءم مع هذا الاتجاه ، قول بعض الصوفية ما معناه: إن طائفة الصوفية لو تنزهت عن النسمية تنزيها الصوفية لو تنزهم الله عن التسمية تنزيها مطلقاً ، ولكن لما شابت الفردية أعمال بعضهم ، ورضع لهم اسم ، واندرجوا تحت عنوان : الصوفية .

هذا الاسم الذي أطلق عليهم اختلف في أصله وفي مصدر اشتقاقه . ولم ينته الرأى فيه إلى نتيجة حاسمة بعد .

ومن أقدم الآراء التي قيلت ، وأطرفها : ماذكره البيرونى : من أن هذا اللفظ إنما هو تحريف للمكلمة : «سوف » اليونانية ، التي تعنى الحكمة . يقول البيرونى : إن من اليونانيين « من كان يرى الوجود الحقيق للعلة الأولى فقط لاستغنائها بذاتها فيه ، وحاجة غيرها إليها ، وأن ماهو مفتقر في الوجود إلى غيره فوجوده كالخيال غيرحق ، والحق هو الواحد الأول فقط ، وهذا رأى السوفية ، وهم الحكاء ، فإن «سوف» باليونانية الحكمة ، وبها سمى «الفيلسوف» بيلاسويا أى محب الحكمة .

ولما ذهب فى الإسلام قوم إلى قريب من رأيهم ؛ سموا باسمهم . ويرى البيرونى أن التصحيف دخل هذا الاسم بعد ذلك ، فقال : مفسرا ومعللا : ولم يعرف اللقب بعضهم ، فنسبهم ــ للتوكل ــ إلى الصفة ، وأنهم أصحابها في عصر النبي صلى الله عليه وسلم .

ثم صحف بعد ذلك فصير : من صوف التيوس . . .

ورأى البيرونى هذا ، على طرافته ، لا يستقيم لسبب بسيط ، وهو أن التسمية بالصوفى كانت موجودة قبل ترجمة الحسكمة اليونانية إلى اللغة العربية.

فالبيرونى يقول صراحة : « ولما ذهب فى الإسلام قوم إلى قريب من رأيهم سموا باسمهم » .

ورأى البيرونى ، إذن لايستقيم ، إلا على أن هذا اللفظ نشأ في الإسلام بعد أن عرفت الكلمة اليونانية ، وعرف معناها ، وتداولتها الآلسنة ، ولا كتها الافواه ، وألفت معناها العقول ، أى حوالى منتصف القرن الثالث الهجرى ، على أقل تقدير . مع أن الكلمة عرفت قبل ذلك بكثير ، بل لقد عرفت في العهد الجاهلي ، على ما يرى صاحب اللمع .

ولكن إذا كان رأى البيرونى لا يستقيم ، فإلام نتجه فى إشتقاق هذه الكلمة؟ إن الآراء أصبحت معروفة ، بل لقد كانت معروفة من قديم الزمان، وصاحب الرسالة القشيرية يستعرضها رأياً ، رأياً ، وينقضها جميعاً.

١ ــ فأما قول من قال: انه من الصوف ، وتصوف إذا لبس الصوف،
 كما يقال: تقمص إذا لبس القميص ، فذلك وجه .

ولكن القوم لم يختصوا بلبس الصوف .

حومن قال: إنهم منسوبون إلى صفة مسجد رسول الله عَلَيْتُهِ .
 فالنسبة إلى الصفة لا تجىء على نحو الصوفى .

٣ — ومن قال : إنه من الصفاء .

فاشتقاق الصوفي من الصفاء بعيد في مقتضي اللغة .

وقول من قال: إنه مشتق من الصف ، فكأنهم فى الصف الأول بقلوبهم من حيث المحاضرة من الله تعالى ، فالمعنى صحيح .

و لكن اللغة لا تقتضي هذه النسبة إلى الصف.

و إذا كان صاحب الرسالة القشيرية ينتقد كل هذه الآراء، فإنه إذن، لا يرى الاشتقاق، ويقول: هذه التسمية غلبت على هذه الطائفة، فيقال: رجل صوفى، وللجاعة صوفية، ومن يتوصل إلى ذلك يقال له: متصوف وللجاعة المتصوفة.

وليس يشهد للاسم من حيث العربية قياس ولا اشتقاق ، والأظهر فيه أنه كاللقب.

لقد استعرضنا الآراء التي قيلت في هذا الموضوع قديماً فهل ، ياترى ، هناك من جديد ؟

٣ ــ ما رأى الباحثين الحديثين في أصل كلمة : , تصوف ، ؟

يقول الشبيخ عبد الواحد يحى :

أما أصل هذه الـكلمة : « صوفى » : فقد اختلف فيه اختلافا كبيرا ، ووضعت فروض متعددة ، وليس بعضها أولى من بعض ، وكلما غير مقبولة .

إنها فى الحقيقة تسمية رمزية ، وإذا أردنا تفسيرها ينبغى لنا أن نرجع إلى القيمة العددية لحروفها ، وإنه لمن الرائع أن نلاحظ أن القيمة العددية لحروف ، صوفى ، تماثل القيمة العددية لحروف : «الحكمة الإلهية ، فيكون الصوفى الحقيق ، إذن ، هو الرجل الذى وصل إلى الحكمة الإلهية ، إنه : «العارف بالله ، ، إذ أن الله لا يعرف إلا به .

و تلك هي الدرجة العظمي « الـكلية ، فيما يتعلق بمعرفة الحقيقة .

وقد انفرد الشيخ عبد الواحد يحى فيما نعلم ، بهذا الرأى ، وهو رأى لا يمكن أن ينقض بالآدلة للمنطقية ، ولكنه لا يمكن أيضا أن يؤيد بالآدلة المنطقية ، يستسيغة قوم دون برهان ، وينفر منه آخرون من غير ماحجة . وإذا تركنا الشيخ عبد الواحد لننظر إلى الباحثين في هذة اللفظة فإننا نجدهم ينقسمون إلى فريقين لا ثالث لهما .

يجارى فريق منهم أبا الريحان البيرونى ، فى أنها مأخوذة عن أصل يونانى ، هو كلمة : « سوفيا ، اليونانية .

وقد قال بهذا الرأى ﴿ فون هامر ، من المستشرقين .

و اعتنقه كثير من الأساتذة الباحثين .

وأيده في حرارة محمد لطني جمعة .

أما السبب الذي جعلهم ينصرفون عن نسبة الكلمة إلى الصوف، فهو . أنهم يعتقدون أن نسبتها إلى الصوف يبعد الصوفية عن الحركمة الإلهية وينسبها إلى الظاهر والشكل وعلى حد تعبير مجد لطني جمعه : « يجرد هذه الفرقة المنتمية إلى الإسلام ، من صفة الحركمة والفضيلة » .

وقد بينا رأينا في هذا الموضوع فيما مضي ، و نقول الآن :

إن أصحاب هذا الرأى يعطون قوة وتأييدا لمن يزعم أن التصوف الإسلامي وليد الفلسفة الأفلاطونية وهو رأى باطل.

و لقد هاجم الدكتور زكى مبارك هذا الرأى فى قوة و فى منطق سليم .

لقدكان العرب – حسبها يرى – مولعين بحفظ ما يدخل لغتهم من الألفاظ الاجنبية ، ولوكان التصوف ، من «سوفيا » لنصوا عليه فى كشير من المؤلفات .

ثم أن كلمة , سوفيا ، اليونانية ، معناها الحكمة . وكانت ، الفلسفة ، عند اليونان القدماء تهتم بالعلوم الطبيعية ، وكان كثير من فلاسفتهم أطباء . وقد ترجمها العرب : فسموا الطب : « الحكمة ، وكلمة : « حكيم » لا تزال تؤدى معنى كلمة : « طبيب » ، والفلسفة نفسها سماها العرب : « الحكمة ، تؤدى معنى كلمة : « طبيب » ، والفلسفة نفسها سماها العرب : « الحكمة ،

وقالوا: تاريخ الحكماء. فهم عرفوا من سوفيا «الفلسفة والطب، . أما الحكمة الروحانية : فمن البعيد أن يكونوا لمحوها ، لانهم كانوا يرون اليونان من عبدة الاوثان.

ثم يقول الدكتور زكى مبارك ، في ظرف ظريف ، وفي صورة من الجد. هي تعبير ، أبلغ التعبير ، عن التهكم والسخرية : على أنه ، ما الذي يمنع أن تكون «سوفيا، بمعنى الحكمة الروحانية ، جاءت من كلمة : «صوف ، ، وهي قديمة في العربية ؟

أن التصوف قديم جدا عند العرب ، وهو أساس المسيحية ، ولبس الصوف كان علامة التقشف ، فليس من المستبعد أن ترحل كلمة . «صوف، إلى معابد اليونان .

ولم يبق بعد دلك إلا أن يكون هذا الرأى ، على حد تعبير الدكتور زكى مبارك وليس إلا ضربا من الإغراب ، .

أما الفريق الثان من الباحثين الحديثين ــ وهم أكثرية ــ فإنه يرى أن كلمة « تصوف » مأخوذة من « الصوف » .

٣ - إنى أدى - كما ترى الغالبية العظمى من الباحثين الحديثين - أن لفظة «التصوف، تنتسب إلى الصوف، وكما أنه يقال تقمص إذا لبس القميص - كذلك يقال تصوف إذا لبس الصوف، ومن أبرز القائلين بهذا الرأى المرحوم الاستاذ الاكبر الشيخ مصطفى عبد الرازق، والمرحوم الدكتور زكى مبارك، والمستشرق مرجليوت.

وإذا كانت هذه الـكلمة تنتسب إلى الملبس ــ وهو مظهر وشكل ورسم فليس معنى ذلك أن التصوف مظاهر وأشكال .

وليس من المحتم دائماً أن يكون المعنى الأصلى للاسم هو المراد بما وضع الإسم له ، إذ المعنى الأصلى قد يتطور ويتغير ويختلف ، وقد يقصد عكسه . ومن أجل ذلك فإنه لا مجال لتخوف هؤلاء الذين لا يريدون أن ينسبوا

التصوف إلى الصوف بحجة أن انتسابه إلى المظاهر يحط من شأنه .

حقيقة أن الباحثين كثيراً مايجدون صلة وثيقة بين المعنى الأصلى للاسم وما وضع الاسم له . أو بين الإسم والمسمى . ولكن ذلك ليس مطرداً . والواقع أن التصوف أصبح معنى معروفا لاشار له بالمظاهر والاشكال .

وإذا كان بعض الأشخاص لا يزالون يمارون فى قيمته أو فائدته فانهم لا يتخذون التسمية تكأة لهذه الماراة. ولو فرضنا أنهم اتخذوها تكأة لخرجوا عن سمت الباحثين، ولأصبحوا سخرية من الساخرين.

على أنى أرى ، كما يرى كثير غيرى ، وكما يثبت التاريخ ، أن هذه الكلمة ، تصوف ، لم توضع فى الأصل للتصوف بمعناه العادى الذى نفهمه الآن ، وإنما وضعت فى المبدأ ، لتدل على نمط من العزوف عن الدنيا : إنها كانت علامة الزاهدين والمتنسكين فسمى بها هؤلاء الذين انصر فو ا عن الدنيا .

إن العزوف عن الدنيا عادة قديمة جداً ، يتمسك بها بعض الناس تمشيا مع فكرة دينية وإرضاء لشعور تنسكي .

وقد حدثنا القرآن عن هؤلاء الذين ترهبوا ابتغاء رضوان الله .

ويتمذهب بها بعض الناس ارضاء لفكرة منطقية ، واتباعا لمذهب عقلي يرى السعادة فى الهدوء ، والهدوء لا يتأتى إلا بتحديد الرغبات والبعد عن الشهوات وذلك هو الزهد .

وسواء أكان العزوف عن الدنيا دينا أمكان منطقاً . فانه مرجود منذ أقدم العصور .

فالدين صاحب الدنيا منذ نشأة الإنسان فيها .

والمنطق صاحب الإنسان منذ وجوده .

ولقد رأى هؤلاء الزهاد ــ من ناحية الملبس ــ في الصوف مايحقق الهدافهم التي تتصل بالتقشف والشظف والخشونة ، فهو متين رخيص

خشن لا يحتاج الإنسان معه فى الشتاء إلى غيره ، ولا يحتاج إلى تغييره كثيراً ذلك أنه لا يبلى بسرعة فتصوفوا ؛ أى لبسوا الصوف . وكان لابد من اسم يطلق على هؤلاء ، وكان من السهولة بمكان أن يطلق عليهم صوفية واطلق الإسم مصادفة ، أو تعمداً : فذاع وشاع ، وأصبح الزهاد يعرفون — فى البيئات العربية — باسم الصوفية .

هؤلاً الزهاد كانوا موجودين فى العصر الجاهلي تديناً أو منطقاً، وكانوا موجودين فى صدر الإسلام تدينا أو منطقاً، حتى إذا كانت رابعة وكان الجنيد وكان ذو النون . . . حتى إذا وجد التصوف بمعناه الحقيق وكان عثلوه عازفين عن الدنيا لابسين للصوف أطلقت الكلمة عليهم.

ولم يمين الناس بين حالتين مختلفتين كل الاختلاف هما: حالة الزهد البحت ، وحالة التصوف ، ولم يثر الصوفية على التسمية فى حد ذاتها . ومن لم يرض منهم نسبتها إلى الصوف ذهب فى نسبتها مذاهب أخرى .

وإذا كانت المكلمة تنتسب إلى الصوف فهى كلمة موفقة كل التوفيق ولعل عناية المقادير هى التى هيأت لها الجو للظهور والشيوع – إذ أنها تمت بصلة حرفية نغمية جرسية إلى كثير من المكلمات التى تدل على معان وثيقة الصلة بالتصوف كالصفاء « وصلته بالتصوف ظاهرة »

والصف . الصف الأول في الجهاد : جهاد العدو وجهاد النفس . .

و الصفة , صفة مسجد رسول الله التي كان يعيش فيها قوم و هبوا أنفسهم تله و للجهاد ، و الصفة , الصفة الجميلة ، .

وسوفيا اليونانيه التي تدل على معرفة الغيب على وجه الخصوص . .

وكان من التوفيق أيضاً هذا الغموض نفسه فى أصل الكلمة ، فما من شك فى أن اختلاف المذاهب والآراء فى أصلها يبين الكثير من معانى التصوف ومن مظاهره . والله ولى التوفيق .

#### - { -

## التصوف"

الشريعة والطريقة والحقيقة :

ربما كانت العقيدة الإسلامية \_ من بين العقائد الموروثة \_ هى العقيدة التي يظهر فيها بوضوح ، التفرقة بين جزأين كاملين ، هما « الظاهر » و « الباطن » أعنى :

. الشريعة ، وهي الباب الذي يدخل منه الجميع .

و. الحقيقة ، ولا يصل إليها إلا المصطفون الأخيار .

وهذه التفرقة ليست تحكمية ، وإنما تفرضها طبيعة الأشياء ، ذلك أن استعداد الناس متفاوت ، وبعضهم معد بفطرته لمعرفة الحقيقة .

وكثيراً ما تجدهم يشمبهون الشريعة والحقيقة ، بالقشر واللب ، أو بالدائرة ومركزها .

والشريعة تتضمن – فضلا عن الناحية الإعتقادية – الناحية التشريعية، والناحية الإجتماعية ، وهما جزآن لا يتجزآن عن الدين الإسلامى : إنها – أولا وقبل كل شيء – قاعدة للسلوك .

أما الحقيقة ، فإنها معرفة محضة ،

على أن , الباطن ، لا يعنى فقط الحقيقة ، وإنما يعنى كذلك السبل الموصلة إليها ، أعنى : الطرق ، التي تقود الإنسان من الشريعة إلى الحقية .

<sup>(</sup>۱) هذا الفصل لخصناه عن بحث للعارف بالله المرحوم الشيخ عبد الواحد يحيى ، وقد كتبه بالفرنسية ، ونشر فى جموعة «الإسلام والغرب ، سنة ٤٧ . وقد نشرنا البحث كاملا فى كتابنا : « الفيلسوف المسلم ، الذى تحدثنا فيه عن حياة الشيخ عبد الواحد ، وعن بعض آرائه .

وإذا رجعنا إلى الصورة الرمزية: الدائرة ومركزها، قلنا: إن الطريقة هي الخط الذاهب من الدائرة إلى المركز، وكل نقطة على الدائرة هي مبدأ الحظ وهذه الخطوط التي لا تحصى، تنتهى - كلها - إلى المركز؛ إنها وطدر قي طرق تختلف تبعاً لاختلاف الطبائع البشرية ، ولهذا يقال والطرق إلى الله كنفوس بني آدم ، .

ومهما اختلفت فالهدف واحد ؛ لأنه لا يوجد إلا مركز واحد ، وإلا حقيقة واحدة .

على أن هذه الاختلافات الموجودة فى المبدأ ، تزول شيئاً فشيئاً ، مع زوال الإنَّـيَّة ، وذلك حينها يصل السالك إلى درجات عليا ، تزول فيها ، صفات العبد ، التى ليست إلا سجناً : « الفناء ، فلا تبقى إلا الصفات الربانية : « البقاء » .

والطريقة والحقيقة مجتمعتان يطلق عليها : التصوف .

وهو ليس مذهباً خاصاً ؛ لأنه الحقيقة المطلقة .

وليست الطرق مدارس مختلفة ؛ لأنها طرق أى : سبل موصلة جميعها إلى الحقيقة المطلقة : « التوحيد واحد » .

## الصوفى:

ويحب أن يلاحظ أنه لا يمكن لأحد أن يطلق على نفسه أنه صوفى ، اللهم إلا إذا كان ذلك منه جمل محض ؛ لأنه بذلك يبرهن على أنه — حقيقة — ليس بصوفى ؛ وذلك أن هذه الصفة «سر» بين الصوفى وربه .

ويمكن أن يقول الإنسان عن نفسه: إنه متصوف ، وهو عنوان يطلق على و السالك ، في أي مرحلة كان . ولكن الصوفي بمعناه الحقيق ، لا يطلق إلا على من بلغ درجات عليا .

### أصل كلمة صوفى:

أما أصل هذه المحكمة : «صوفى » ، فقد اختلف فيه اختلاف كبير ، ووضعت ، لبيانه ، فروض متعددة ، وليس بعضها بأولى من بعض ، وكلها غير مقبولة ، إنها فى الحقيقه تسمية «رمزية » ، وإذا أردنا تفسيرها ، ينبغى أن نرجع إلى القيمة العددية لحروفها . وإنه لمن الرائع ، أن نلاحظ ، أن القيمة العددية لحروف : أن القيمة العددية لحروف : بالحسمة الإلهية » . فيكون الصوفى الحقيق إذا ، هو الرجل ، الذى وصل إلى الحسكة الإلهة . إنه « العارف بالله » ، إذ أن الله لا يعرف إلا بالله . وتلك هى الدرجة العظمى « السكلية » فيا يتعلق بمعرفة الحقيقة .

## التصوف عربي إسلامي :

من كل ما سبق ، يمكننا أن نستنتج أن الصوفية ليست شيئاً أضيف إلى الدين الإسلام ، إنها ليست شيئاً أتى من الخارج فألصق بالإسلام ، وإنما هي \_ بالعكس \_ تكوّن جزءاً جوهرياً من الدين ، لذلك كانت فروضاً رخيصة ، تلك التى تذهب بالصوفية إلى أصل أجنبى : يونانى ، أو فارسى ، وهي معارضة بالمصطلحات الصوفية نفسها ، تلك المصطلحات ، التى ترتبط باللغة العربية ، ارتباطاً وثيقاً .

و إذا كان هناك من تشابه بين الصوفية ، وما يماثلها فى البيئات الآخرى، فتفسير هذا طبيعى ، لا يحتاج إلى فرض الاستعارة : وذلك أنه ما دامت الحقيقة واحدة فإن كل العقائد السنية تتحد فى جوهرها ، وإن اختلفت فيما تلبسه من صور .

ويجب أن لانعطى عناية كبيرة \_ حينها نتحدث عن أصل التصوف \_ لتلك المناقشات التي لا تنتهي بين مؤرخي التصوف ، خاصة بتحديد الفترة

الزمنية ، التي وجدت فيها لفظة ، صوفى ، فإن الشيء قد يوجد قبل اسمه الخاص ، سواء وجد تحت اسم آخر ، أو وجد ولم تكن هناك الحاجة لتسميته .

وعلى كل حال ففيصل الحق فى مسألة أصل التصوف هو ما يأتى: إن السنة ترشد فى صراحة لا لبس فيها إلى أن الشريعة والحقيقة ، كليهما ، ينبعان ــ مباشرة ــ من تعليمات الرسول ، صلوات الله عليه . والواقع آن كل طريقة صحيحة تعتمد على « سلسلة » تصل دائما إلى الرسول .

والحق أن النصوف ، عربى إسلامى ، كما أن القرآن \_ الذى يستمد التصوف أصوله منه مباشرة \_ عربى إسلامى .

وإذا كان التصوف يستمد أصوله من القرآن ، فمن الطبيعي ألا يوجد قبل أن يفهم القرآن ، ويفسر ، ويتدبر . ولقد فسر القرآن أولا لغويا ، ومنطقيا ، وكلاميا ، ولكن تفسيره صوفيا ، اقتضى مرور زمن لتأمله في عبق ، وشمول .

وإذا كان القرآن مصدر الشريعة والحقيقة معا ، فلا يمكن أن يوجد بينهما تناقض ، أو اختلاف ما . وكيف يوجد الإختلاف ، ومصدرهما واحد؟ وكيف يوجد الإختلاف ، والحقيقة لا تقوم إلا على الشريعة في أساسها و في سندها ؟

### من شروطالتضوف:

ولا بد فى التصوف من شرط جوهرى ، هو «التأثير الروحى» أو بتعبير أدق : « البركة ، ، وهي لا تتأتى إلا بواسطة « شيخ » ·

ومن هنا كانت ﴿ الطرق . .

ومن هنا كانت والسلسلة . .

وهل السلسلة إلا بركات تنتقل من شيخ ، إلى مريد يو شك أن يصبح شيخا ، فيؤثر بدوره في مريد ، أو مربدين ؟

ونختتم هذه الـكلمة بملاحظة جوهرية تتعلق بطبيعة التصوف وهي : أن التصوف ، ليس عملا علمياً ، ولا بحثاً نظرياً ، إنه لا يَتَعَلَّم بواسطة الكتب على الطريقة المدرسية ، بل إن ماكتبه كبار مشايخ الصوفية أنفسهم ، لا يستخدم الاكحافز مقو للتأمل ، والإنسان لا يصير — بمجرد قراءته — متصوفاً ، على أن ماكتبه كبار الصوفية لا يفهمه إلا من كان أهلا لفهمه .

ولاجل أن يسير الإنسان في طريق التصوف لا بد له من :

۱ – استعداد فطری خاص لا یغنی عنه اجتماد ، أو کسب :

٢ — الإنتساب إلى «سلسلة» صحيحة ، إذ أن البركة التي تحصل من.
 الإنتساب إلى السلسلة الصحيحة شرط أساسى ، ولا يصل الإنسان بدونه إلى
 أى درجة من درجات التصوف ، حتى البدائية منها .

٣ - ثم يأخذ المتصوف الطيب الفطرة ، الذي باركه شيخه ، في الجهاد.
 الأكبر: التأمل الروحي ، وفي الذكر: أي استحضار الله ، في كل ما يأتى ،

وما يدع ، وفى تركيز الذهن فى الملاً الاعلى فيصل \_ موفقاً \_ من درجة إلى درجة ؛ حتى يصل إلى أعلى الدرجات ، وهى حالة تسمو على حدود الوجود المؤقت ، فيصبح ربانياً .

ذلك هو الصوفي ، الحقيقي .

### من أسباب التصوف الشك

يعرسف كثير من الناس التصوف: بأنه المذهب القائل بالإلهام، والبصيرة، أو إذا شئت فبالعلم الآلمى: أى بهذا النوع من المعرفة اليقينية، المدى لا يتصور فيه الشك، ولا تعبث به السفسطة، وإذا كان هذا التعريف غير منطبق تماماً على حقيقة التصوف فى جميع أقطارها وجوانبها ومظاهرها، فإنه — لا ريب — يرينا ما للمعرفة اليقينية من أهمية: فتصفية الروح، ليست غرضاً من أغراض الصوفية إلا لأنها تمهد للاتصال بافة، ولتلق المعرفة عنه. ولا ريب أن معرفة تأتى عن طريق الإلهام، أو، إذا شئت، فعن طريق الالوهية، هى معرفة لا يتطرق إليها الهدم، ولا تنهار أمام حجب فعن طريق الالوهية، هى معرفة لا يتطرق إليها الهدم، ولا تنهار أمام حجب أفن أن تبعث الشك فى نفس الصوفى، أو أن تحوله عن رأيه، إذ كيف يحيد عن فكرة، يعتقد أنه تلقاها عن الملأ الأعلى، فى فاترة صفت فيها روحه، وتطهرت؟ وكيف يكون على باطل، وهو يعمل وفق إرادة وتعاليم عليا سامية؟

على العكس من ذلك تماماً نرى الشاك: فهو شخص لا يعترف بحقيقة ، أو لا يعترف بأن هناك طريقاً يوصلنا إلى معرفتها ، على فرض وجودها ، وعبشاً تحاول أن تقنعه بعقيدة ما ، إذ هو لا يقتنع إلا بالشك ، ولا يرضى عن رأيه بديلا . وإن يدهش لشيء ، فإنما يدهش لعدم اقتناعك أن بفكر ته في الشك ، التي يعطيك على صحتها البرهان ، تلو البرهان ، والحجة تلو الحجة ، في النماية ، بأن رأبه له وجاهته ، وله قيمته .

يقين مطلق من جانب، وشك عميق من جانب آخر، اختلاف شاسع، بل تعارض وتضاد. رغم ذلك \_ وبالرغم من أن محاولة التقريب، وعقد الصلة بين هذين المذهبين، تبدو لكثير من الناس غريبة \_ فإنى أعتقد أن الحلاف بينهما أقل مما نتصور ، ذلك أن الصوفى ، والشاك ، يتفقان فى المبدأ الذى بنى عليه كل منهما اتجاهه . أريد أن أقول : إن الحالات التي تؤدى بالصوفى إلى التصوف ، هى ، فى الأغلب الآعم . نفس الحالات التي تؤدى بالشاك إلى التصوف ، هذا من جهة .

ومن جهة أخرى فان الشك نفسه كثيراً ما يؤدى إلى التصوف .

\* \* \*

كانا يعلم أن هناك طريقين للمعرفة : هما الحواس ، والعقل : فمعرفتي بالشيء، تنتج عن أنى أراه ، وأحسه ، أو أنى أستنتجه ، بدليل عقلى .

كثير من الناس \_ بل الأغلبية الساحقة منهم يأخذ المعرفة الناشئة عن هذين الطريقين قضية مسلمة ، لاتقبل جدلا ، ولا يحيط بها شك . ولكن في العالم أيضا ذلك الشخص ، الذي يرى أنه ما دامت الحواس تخطئ ، فهى ليست أهلا للثقة : إنى أرى السراب فأحسه ما ، وتسيطر على فكرى صورة من الصور ، وتقوى هذه السيطرة ، فأرى الصورة عثلة أماى ، والمريض يرى خيالات ، لا حقيقة لها ، والخائف يرى أشباحاً ، ويسمع أصواتاً ، لا وجود لها . إن الامثلة على ذلك لا تحصى ، وكل يوم ، بل كل فترة ، تعطينا دليلاعلى خطأ الحواس ، فهل بعد هذا نئق فيها ، أو نئق بمعرفة تأتى عن طريقها ؟ كلا .

إن هذه المذاهب الفلسفية التي لا تـكاد تعد، كلما مبنية على العقل، وكلما مؤسسة عليه، وقائمه به، وكلما جذابة أخاذة تغرى بقوة أدلتها،.

وتستولى عليك بصرامة منطقها ، ومع ذلك فلا تـكاد تتفق في شيء ما .

ثم ماذا؟ ألم يبرهن أحدهم ببرهان عقلى ، منطق ، على أن الارنب لا يلحق بالسلحفاة – مهما أسرع فى العدو – إذا بدأت السلحفاة قبله وسبقته بمتر ، أو مترين؟

ألم يبرهن أحدهم على أن السهم في سيره لا يتحرك؟

وأنت نفسك أليست آراؤك فى حالة التشاؤم، غيرها فى حالة أخرى، وفى حالة السرور، غيرها فى حالة الحزن؟

ثم البراهين ، التي ترى قوتها ، وتعتقد فيها في حالة الحلم ليست أقل من أن يقال عنها : إنها براهين عقلية . . . وهكندا ، إذا أخذت في تعداد الأمثلة على عدم مقدرة العقل ، فإنك لا تقف عند حد .

\* \* \*

آخطات الحواس فلا ثقة فيها . وأخطأ العقل فلا ثقة به . فهل معنى ذلك أن لا سبيل إلى المعرفة الحقيقية ؟ نعم ، يجيبنا الشاك . وسنمكث إلى الأبد محكوماً علينا ، بالجهل ، أو ، إذا شئت ، بعدم المعرفة الصحيحة . ولكن الصوفى – بعد أن سار هذه الخطوات ، ووصل إلى الشك في قيمة الحواس ، والعقل ، وفي قيمة المعرفة الناشئة عنهما – يعود ، فيثبت المعرفة عن طريق آخر : هو الإلهام ، أو البصيرة ، أو العلم اللدنى ، كما يقولون .

قطع الصوفى ، والشاك ، المرحلة الأولى \_ إذا \_ معاً فوصلا إلى الشك فرضى به أحدهما ، واقتنع بأن لا مطمح وراءه ، وخطا الآخر خطوة أخرى ، خطاها ، لا ليضع لنفسه منطقاً ، أو منهجاً يسير عليه ، ليعتصم من الزلل الذي توقعه فيه حواسه ، ويوقعه فيه عقله \_ كما يفعل الفلاسفة \_ وإنما ليصل إلى معرفة من طريق آخر ، لا يتسرب إلى نتاتجه شك ،

لنلق الآن نظرة على النفس الإنسانية ، فنرى أنها لا تحب الإقامة على الشك ، ولا ترغب فى اتخاذ الإنسكار مذهباً ، وقاعدة ، وأنها – على كثرة حبها للمعرفة ، وشغفها بالاستطلاع – تريد دئماً أن تجمل اليقين قاعدة آرائها ، وأعمالها .

ونرى ــ أيضاً ــ أن من أشق أوقات الإنسان ، تلك الفترات التي تضطرب فيها نفسه ، وتتذبذب آراؤه ، ويختلط عليه الآمر.

هذه الحالة تبعث فى النفس الضيق ؛ والكتآبة ، فإذا اشتدت ، واستمرت سببت أحياناً الانتحار ، وأحياننا الجنون ؛ ولكنها ــ أيضاً ، فى كثير من الأحيان ــ تؤدى إلى التصوف .

نعم ! تؤدى إلى التصوف : حيث يجد الشخص ملجأ تستقر فيه نفسه ، وتهدأ ، وتسكن ؛ وحيث يجد اليقين ، والإيمان ، والعلم النابت .

لقد كان «الحارث بن أسد المحاسبي، متعطشاً إلى المعرفة، والبحث، والاضطلاع، وإلى الوصول لرأى لا يعتوره الشك، إلى رأى يقينى، ثابت لا يتزلزل. ولسكنه بعد أن بحث، زاد شكا — بدل أن يزيد إيماناً — واضطربت نفسه، وخشى أن يأتيه الموت فجأة، قبل أن يعتصم بحبل الله المستقيم: فكد وجد، ثم يئس من أن يصل إلى النتيجة.

ولكن الله وفقه فى النهاية ، إلى الإنصال بقوم صالحين ، فسكن إليهم وأخلد . سكن إليهم ، وأخلد ، لا لآن منطقهم أوجدعنده اليقين ، ولا لآن براهينهم بعثت فى نفسه الاطمئنان ، وإنما لآن سياهم على وجوههم تبعث الثقة ، وتهدى إلى الرشاد .

لندع المحاسي نفسه يصور حالته \_ والنص الذي نثبته الآن ،من مخطوط له بدار الكتب المصرية ، لم يطبع بعد ، اسمه , النصائح ، \_ وقد تعمدت إثبات هذا النص كاملا ، لما بينه وبين كلام الغزالي في كتابه , المنقذ من

الضلال ، من شبه ، يهم كل باحث في التصوف معرفته .

قال المحاسبي \_ بعد مقدمة موجزة \_ أما بعد ، فقد انتهى إلينا أن هذه الامة تفترق على بضع وسيعين فرقة ، منها فرقة ناجية ، والله أعلم بسائرها ؛ فلم أزل \_ برهة من عمرى \_ أنظر اختلاف الامة ، وألتمس المنهاج الواضح ، والسبيل القاصد ، وأطلب من العلم والعمل ، واستدل على طريق الآخرة ، بإرشاد العلماء ، وعقلت كثيراً من كلام الله عز وجل ، بتأويل الفقها .

وتدبرت أحوال الأمة ، ونظرت فى مذاهبها ، وأقاويلها ، فعلقت من ذلك ماقدر لى ، ورأيت اختلافهم بحرآ عميقاً ، قد غرق فيه ناس كثير ، وسلم منه عصابة قليلة ، ورأيت كل صنف منهم ، يزعم أن النجاة فى تبعهم ، وأن الهالك من خالفهم .

ثم رأيت الناس أصنافا : فمنهم العالم بأس الآخرة ، لقاؤه عسير ، ووجوده عزيز .

ومنهم الجاهل ؛ فالبعد عنه عنيمة .

ومنهم المتشبه بالعلماء ، مشغوف بدنياه ، مؤثر لها .

ومنهم حامل علم منسوب إلى الدين ، ملتمس بعلمه التعظيم والعلو ، ينال بالدين من عرض الدنيا .

ومنهم حامل علم لا يعلم تأويل ماحمل .

ومنهم متشبه بالنساك ، متجر بالخير ، لاغناء عنده ، ولا بقاء لعلمه ولا معتمد على رأيه .

ومنهم منسوب إلى العقل ، والدهاء ، مفقود الورع والتقي .

ومنهم متوادون ؛ على الهوى يتفقون ، وللدنيا يتبادلون ، ورياستها يطلبون .

ومنهم شياطين الإنس ، عن الآخرة يصدون ؛ وعلى الدنيا يتكالبون ؛

وإلى جمعها يهرعون ؛ وفى الاستكثار منها يرغبون ، فهم فى الدنيا أحياء ؛ وعن العرف موتى ، بل العرف عندهم منكر ؛ والسوء معروف .

فتفقدت فى الأصناف نفسى؛ وضقت بذلك ذرعا، فقصدت إلى هدى المهتدين ؛ بطلب السداد والهدى ، واسترشدت العلم ؛ وأعملت الفكر ؛ وأطلت النظر .

فتبين لى فى كتاب الله تعالى ، وسنة نبيه ، وإجماع الآمة ، أن اتباع الهوى يعمى عن الرشد ، ويضل عن الحق ، ويطيل المسكث فى العمى .

فبدأت بإسقاط الهوى عن قلى .

ووقفت عند اختلاف الآمة ، مرتاداً لطلب الفرقة الناجية ، حذراً من الأهواء المردية ، والفرقة الهالكة ، متحذراً من الاقتحام قبل البيان ، والتمست سبيل النجاة لمهجة نفسي .

ثم وجدت باجتماع الأمة فى كستاب الله المنزل، أن سبيل النجاة فى التمسك بتقوى الله، وأداء فرائضه، والورع فى حلاله، وحرامه، وجميع حدوده، والإخلاص لله تعالى، بطاعته، والتأسى برسوله مرائح .

فطلبت معرفة الفرائض ، والسنن ، عندالعلماء في الآثار ، فرأيت اجتماعا ، واختلافا ، ووجدت جميعهم مجتمعين على أن الفرائض والسنن ، عند العلماء بالله ، وأن الفقهاء عن الله العاملين برضوانه ، الورعين عن محارمه ، المتأسين برسوله عربي المؤثرين الآخرة على الدنيا : أو لئك المتمسكون بأمر الله ، وسنن المرسلين .

فالتمست من بين الآمة هذا الصنف ، المجتمع عليهم ، والموصوفين ، أقفوا آثارهم ، وأقتبس من علمهم ؛ فرأيتهم أقل من القليل ، ورأيت علمهم مندرساً ، كما قال رسول الله عليهم : , بدأ الإسلام غريباً ، وسيعود غريباً كما بدأ , فطوبى للغرباء ، وهم المنفردون بعلمهم .

فعظمت مصيبتي بفقد الأدلاء الاتقياء ، وخشيت بغتة الموت أن يفجأني على اضطراب من عمرى لاختلاف الامة .

فانكمشت في طلبي عالما لم أجد لى من معرفته بدآ ، لم أقصر في الاحتياط ولم أن في النصح .

فقيض لى الرءوف بعباده ، قوما وجدت فيهم دلائل التقوى ، وأعلام الورع وإيثار الآخرة على الدنيا، ووجدت إرشادهم ووصاياهم موافقة لأفاعيل أثمة الهدى: مجتمعين على نصح الأمة ، لا يرجون أحداً في معصيته ، ولا يقنطون أحداً من رحمته ، يرضون أبداً بالصبر ، على البأساء والضراء ، والرضى بالقضاء ، والشكر على النعاء يحببون الله تعالى إلى العباد ، بذكرهم آياديه وإحسانه، ويحثون العباد على الإنابة إلى الله تعالى، علماً بعظمة الله تعالى ، وعظيم قدرته ، وعلماً بكتابه وسنته . فقياً في دينه ، علماء بما يحب ويكره، ورعين في البدع والأهواء، تاركين التعمق والإغلاء، مبغضين للجدال والمراء، متورعين عن الإغتياب ، والظلم ، والأذى ، مخالفين لاهواتهم، محاسبين لانفسهم، مالكين لجوارحهم، ورعين في مطاعمهم وملابسهم ، وجميع أحوالهم ، مجانبين للشبهات ، تاركين للشهوات ، مجتزئين بالبلغة من الأقوات، متقللين من المباح، زاهدين في الحلال، مشفقين من الحساب، وجلين من المعاد، مشغو لين ببثهم مؤثرين على أنفسهم من دون غيرهم ، لسكل امرىء منهم شأن يغنيه . علماء بأمر الآخرة ، وأهاويل القيامة ، وجزيل الثواب ، وألم العقاب ؛ ذلك أورثهم الحزن الدائم، والهم ا لمضنى ، فشغلوا عن سرور الدنيا ، ونعيمها .

ولقد وصفوا للآداب صفات ، وحددوا للورع حدوداً ، ضاق لها صدرى ، وعلمت أن آداب الدين ، وصدق الورع ، بحر لا ينجو من الغرق فيه شبهى ، ولا يقوم بحدوده مثلى .

فتبين لى فضلهم ، واتضح لى نصحهم ، وأيقنت أنهم العاملون بطريق الآخرة ، والمتأسون بالمرسلين ، والمصابيح لمن استضاء بهم ، والحادون لمن استرشدهم .

فأصبحت راغباً فى مذهبهم ، مقتبساً من فوائدهم ، قابلا لآدابهم ، محباً لطاعتهم ، لا أعدل بهم شيئاً ، ولا أوثر عليهم أحداً .

ففتح الله لى علماً انفتح لى برهانه ، وأنار لى فضله ، ورجوت النجاة لمن أقر به ، أو انتحله ، وأيقنت بالغوث لمن عمل به ، ورأيت الاعوجاج غيمن خالفه ، ورأيت الرين متراكما على قلب من جمله ، وجحده ، ورأيت الحجة البالغة لمن فهمه ، ورأيت انتحاله ، والعمل بحدوده ، واجباً على ، واعتقدته في سريرتى ، وانطويت عليه بضميرى ، وجعلته أساس ديني وبنيت عليه أعمالى ، وتقلبت فيه بأحوالى .

وسألت الله عز وجل أن يوزعنى شكر ما أنعم به على "، وأن يقوينى على التميام بحدود ما عرفنى به ، مع معرفتى بتقصيرى فى ذلك ، وأنى لا أدرك شكرة أبداً ، . انتهى كلام المحاسى .

وليس المحاسي بدعاً في ذلك ، وإنمايتفق معه الإمام الغزالي . بل الإمام الغزائي أوضح وأدق .

حاول أن تتصور معى بالضبط حالة الإمام الغزالى النفسية ، فستجده متلهفاً على المعرفة محباً للاطلاع ، والدرس ،والبحث، غارقاً في محيط الفلسفة والعلم . ولكنه مع كثرة اطلاعه ، وتنقيبه لم يجد في المذاهب الفلسفية مايرضيه ، ولم يجد في الأدلة العقلية المؤسسة عليها هذه المذاهب ما يقنعه .

ورأى أن من العبث أن يبدأ فى تأليف مذهب فلسنى جديد ، إذ مصير ذلك \_ حتما \_ مصير ما سبق من المذاهب ، التى إن أخذت بألباب كثير من الناس ، فإنها لا تثبت أمام النقد الصارم ، والتى تبعث التفرقة ، إذ ليس

فيها من القوة البرهانية ما يقنع الجميع .

ليس هناك ألا الشك إذا .

وفى الواقع ، لقد شك الإمام الغزالى: شك فى الحواس ، وشك فى العقل ، وشك فى ما ينتج عنهما من معرفة .

ولكن نفسه اضطربت، ونحلجسمه، وضاق بالحياة ذرعاً، ولم يجد ملجاً، ولا عاصماً من هذه الحيرة، وهذا الاضطراب، إلا التصوف، فولج بابه، واطمأن إليه.

وكتابه وللنقذ من الضلال ، الذي يقص فيه تطوره الفكرى ، يصور هذا خير تصوير .

وكما يبدأ المحاسبي بحديث «ستفترق أمتى ثلاثاً وسبعين فرقة ، الناجية منها واحدة ، كذلك يبدأ الغزالي بهذا الحديث ، وتكاد بعض جمله تكون مأخوذة من كلام المحاسبي نصاً : مما دعا بعض المستشرقين إلى أن يذكر : أن الغزالي \_ في كتابته لكتابه هذا \_ تأثر بالمحاسبي ، في كتابته لمقدمة كتاب « النصائح » .

وسواء أكان هذا صحيحاً ، أم غير صحيح ، فما لا شك فيه أن الإمام الغزالى قرأ هذا الكتاب ، إذ أنه استشهد ببعضه فى « الإحياء ، والذى يعنينا الآن ، هو أن الإمام الغزالى — كما يُصُوِّر فى كتابه — بدأ يشعر بعدم الاطمئنان ، حينها فكر فى هذا الحديث الشريف ، وحينها رأى أن اختلاف الخلق فى الاديان والملل ثم اختلاف الأئمة فى المذاهب ، على كثرة الفرق ، وتباين الطرق ، بحر عميق ، غرق فيه الاكثرون ، ومانجا منه إلا الاقلون ، وكل فريق يزعم أنه الناجى ، وكل حزب بما لديهم فرحون . لهذا أخذ الإمام الغزالى فى البحث جهد طاقته ، ليصل إلى اليقين « الذى ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبق معه ريب ، ولا يقارنه إمكان الغلط ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبق معه ريب ، ولا يقارنه إمكان الغلط

والوهم، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك ، ، ثم يقول :

« وعلمت أن كل ما لا أعلمه على هذا الوجه ، ولا أتيقنه هذا النوع من اليقين ، فهو علم لا ثقة به ، ولا أمان معه ، وكل علم لا أمان معه فليس بعلم يقينى ، .

« ثم فتشت عن علومى ، فوجدت نفسى عاطلا من علم موصوف بهذه الصفة ، إلا فى الحسيات والضروريات ، ولكن :

« انتهى بى طول التشكيك إلى أن لم تسمح نفسى بتسليم الأمان في المحسوسات أيضاً . .

ثم أخذ الإمام الغزالى يذكر أسباب شكه فى المحسوسات ، وفى الصروريات وفى العقليات ، وقد ذكرنا طرفاً منه آنفا .

واستمر الإمام على تلك الحالة دحتى شنى الله تعالى من ذلك المرض ، وعادث النفس إلى الصحة والاعتدال ، ورجعت الضروريات العقلية مقبولة موثوقا بها ، على أمن ويقين ، .

• ولم يكن ذلك بنظم دليل ، أو ترتيب كلام ، بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر ، وذلك النور هو مفتاح أكثر المعارف . فمن ظن أن الكشف موقوف على الآدلة المحررة ، فقد ضيق رحمة الله الواسعة .

ولما سئل رسول الله عليه عن « الشرح » ومعناه فى قوله تعالى « فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام » فقال :

« هو نور يقذفه الله تعالى في القلب . .

فقيل وما علامته؟ فقال:

« النجافى عن دار الغرور ، والإنابة إلى دار الحلود ، ، وهو الذى قال عليه السلام فية :

« إن الله تعالى خلق الخلق فى ظلمة ثم رش عليهم من نوره ، ، فمن ذلك

النور ينبغى أن يطلب الكشف، وذلك النور ينبجس من الوجود الإلهى في بعض الأحايين، ويجب الترصد له كما قال عليه السلام:

﴿ إِنْ لُوبِكُمْ فِي أَيَّامُ دَهُرُكُمْ نَفْحَاتُ ، أَلَا فَتَعْرَضُوا لَهَا ، .

هذا الشك الذي حدا بالغزالى إلىالتصوف ،كما حداً بالمحاسبي قبله ، هو شك أتى من البحث وراء الحقيقة .

\* \* \*

ولكيننا لا نريد أن نقول: إن هذا النمطمن الشك، هو ، وحده أساس التصوف ، وإنما نريد أن نقول : إن أساس التصوف ـ في الأغلب الأعم ـ هو الشك على الإطلاق: سواء كان هذا الشك يتصل بالناحية الفكرية ، أو بالناحية الاجتماعية، أو بالناحية الوجدانية \_ فهذا الشخص الذي صدم في عاطفة من عواطفه ، وكثيرًا ما تكون عاطفة الحب، تلك العاطفة القوية ، الجامحة ، التي تهن النفس هزآ . والتي تؤدي كثيراً إلى الانتحار ـــ هذا الشخص الذي صدم في تلك الناحية قد تصل به الصدمة إلى الشك في كل شخص ، أو إلى الشك في أن يجد مثاله الأعلى في هذه الحياة ، فيتجه إلى حياةالعزلة والانفراد،أو يعتكف في مسجد،أو في بيته ، عابدًا مصليًا، طالباً من الله أن يكون عماده، وأن يكون ملجأه، وأن يصرفعنه السوء. وهذا الشخص الرقيق المزاج ، الذي يرى في كل آو نة ظلم الناس، وفساد الحياة ، والذي لا يجد في نفسه القوة على الجلاد والصراع ، والذي يصل به الامر في النهاية إلى الشك في المجتمع، وفي أهله، فيضيق بالحياة ذرعا: لا يجد مفراً من أن يعتكف متأملا مفكراً في مثل علياً ، أو في حياة أخرى ، أو في ملا أعلا ، صفت فيه النفوس : وتطهرت ، وسمت عن کل دنس.

وهكذا إذا بحثنا في حياة هؤلاء الذين أطلق عليهم اسم الصوفية ؛ فإننا نجد غالباً في حياتهم نقطة الارتكاز: الشك .

### \_ 7 \_\_

# الشك ومدارج السالكين

ولحن تلك الحياة التي يتجهون إليها ، تلك الحياة الجديدة ، التي أخذت من النفوس كل مأخذ ، والتي اتجهوا إليها في تحمس وحرارة ، لا تزيل من أنفسهم الشك ، بجميع ألوانه . حقيقة إنها تزيل من أنفس هؤلاء الذين شكوا من الناحية الدينية ، الشك في تلك الناحية ، وتنسى الآخرين الشك الذي دفعهم إلى حياة التصوف دفعاً .

ولكن النفس التى تتجه إلى الحياة الدينية فى حرارة وتحمس ، إنما تتجه نحو السكال ، من الناحية الدينية ، وهذا السكال أول ما يبدأ ، يبدأ بالتوبة ، ومن المعقول ، ومن المنطق ، أن ذلك الشخص الذى اتجه فى تحمس إلى الناحية الدينية ، يرى فى ماضيه كثيراً من الأخطاء ، فلا تهدأ نفسه ، ولا تستقر ، إلا إذا خضع فله ساجداً ، مستغفراً لنفسه . طالبا من الله الصفح والرضاء .

و آكمنه لايكاد يتخطى تلك الفترة ، إلاويعرض له الشك في كثير بما يتصل بحياته العادية ، اليومية ، ويكاد يتساءل في كل لحظة ، أهذا حلال ، أم حرام؟ طيب ، أم خبيث ؟ حسن ، أم قبيح ؟ يرضى الله ، أو لا يرضيه ؟ ويتحرج في المأكل ، والمشرب ، والملبس، وهذا هو «أورع» ، وسببه كما ترى الشك.

ولكنه مهما تحرج في مأكله ، ومشربه ، وملبسه ، ومهما تحفظ واحتاط ، فإنه سيجددائما ، أن ذلك لا يكني ، ويشك في كل لحظة ، وآونه ، ويندم على ما فات ، وتقوى في نفسه الحرارة الدينية ، فيرى أن كل ما يتصل بالحياة الدنيا ، إن هو إلا لهو ، ولعب ، وضلال ، وباطل ، وأن خير طريق \_ إن أراد الهداية أو الرشد \_ إن هو إلى ، الزه\_د ، في تلك الحياة ، التي لا تساوى عند الله جناح بعوضة .

« تو بة » ، ثم « ورع » ، ثم « زهد » ، تلك هى — بالتقابع — بعض ما يسميه « الصوفية ، مقاماتهم .

ولكن الكمال \_ كا قلمنا \_ ليس له من غاية ، أو من حد . نعم وصل صاحبنا إلى الزهد فى تلك الحياة ، ولكن ا أهذا هو المطارب؟ إنه إنسان ، وطبيعته الحيوانية \_ مهما قويت إرادته \_ تبحذبه إلى الحياة الدنيا ، وترغبه فيها و تبعث فيه السخط على حياته . ويحصل ذلك الصراع العنيف بين المادة والروح ، الذى صورة «أناتول فرانس» فى رواية «تاييس» تصويراً بديعاً ، وصورة «المحاسي» فى كتابه «بده من أناب إلى الله» ، وفى كتاب «الرعاية ، تصويراً دقيقاً إلى أقصى حد من الدقة .

هذا الصراع ، يبعث فى نفس الصوفى اضطراباً لا مزيد عليه بل يبدأ الصوفى يشك فى نفسه ، وفى قيمته الذاتية ، ويكاد يصل به الأمر إلى أن يعتقد فى تخلى المعونة ، أو التوفيق الألهى عنه ؛ لأنه ليس أهلا لهما ، ونجده فى تلك الآونة يبكى ، ويتألم ، ويتضرع إلى الله أن يمنحه معونته ، وأن يصفح عنه ، إذا كان قد أخطأ بدون علم منه ، ويعترف بأن لا قيمة له فى الواقع ، أمام تلك القدرة العظيمة ، وكل ما يرجوه ، أو يأمله ، إنما هو : أن يكون عبدا ، وأن يمنحه السيد شيئاً من عنايته ، أو توفيقه أو رضاه ، يستمر صاحبنا كذلك فنرة طويلة أو قصيرة ، وتثور روحه آونه بعد

يسمر صاحبه للدلك والاطوالية ، وتصيره ، والوار الواحه الواله بعد أخرى، على الناحية المادية ، تسكبح من جماحها ، وتهدى من ثورتها ، حتى يصل إلى والرضى ، وهذا هو والمقام، الرابع ، وهو أرقى بدون شك من والزهد. ولكن أذلك هو السكال ؟

لم يقل الصوفى ، ولا يمكن أن يقول: إن معنى الرضى هنا انقطاع كل الرغبات والشهوات ، أو زوال الآمال والطموح ، كلا ا إنما معناه أن تلك الثورة التي كادت تو دى بصاحبنا ، وتجعله يعود إلى حياته الأولى ، هدأت ، وانتصرت علمها الناحية الروحية .

وليس السبب في هذا — حسب رآيه — قوة إرادة ، أو ذاتية ، وإنما ذلك توفيق من الله ، تلك معونة منه ، أراد به خيرا ، أراد به الهداية والرشد، فاذا يستحق ذلك الحالق، الذي أعانه من غير أن يكون في حاجة إليه ، والذي هداه من غير أن يكون في حاجة إليه ، والذي ينصرف إلى الله انصرافا كلياً وجزئياً ، كان مقصراً . وليس كل التقصير في مرتبة واحدة : فذلك تقصير في حق الإله ، الذي منح الحياة ، والذي أفاض النعم ، والذي غمره باطمئنان النفس ، وانتشله من الضلال ، ورفعه إلى مكانة ، منحه فيها معونته ، وتوفيقه . ويبدأ الشك في خلجات نفسه ، وفيما يبدو من دقائق الرياء ثم ينتهي إلى الانصراف المطلق — في حدود وفيما يبدو من دقائق الرياء ثم ينتهي إلى الانصراف المطلق — في حدود

ولكن هذه الذات \_ مهما فكر فيها ، وتأمل \_ يجد دائما فى نفسه الرهبة منها ، فيزيده ذلك انصرافا إليها ، ويجهد نفسه فى ذلك الانصراف إلى الله ، حتى إذا استمر فى ذلك ، منحه الله من فيضه ، وتحولت الرهبة شيئاً فشيئاً إلى حب عميق ، ثم إلى رؤية الله فى كل ناحية ، وفى كل جانب ، أو فى كل مكان ، ثم إلى الفناء فى تلك القوة ، التى أخذت عليه سمعه ، و بصره ، فأعلن ، أو أسر : ومافى الجبة إلا الله ، .

أما بعد؛ فإنى لا أعتقد أنى ابتعدت كثيراً ، فى كل ماسبق ، فى موضوع: الشك والتصوف ، عن النص الآتى ، بل اعتقد أن كثيراً مما سبق ، لم يكن إلا شرحاً له .

والنص للسهروردى ، ذكره فى كتابه ، عوارف المعارف ، فى نهاية الفصل المعنون : « ماهية التصوف » .

قال السهروردى: وأقوال المشايخ فى ماهية التصوف ، تزيد على ألف قول ، ويطول نقلها ، ونذكر ضابطاً يجمع جلّ معانيها ، فإن الالفاظ

ــ وإن اختلفت ــ متقاربة المعانى ، فنقول :

، الصوفى ، هو الذي أيكون دائم التشفية ، الايزال يصفى الاوقات عن شوب الاكدار ، بتصفية القلب عن شوب النفس.

ويعينه على هذه التصفية ،دوام افتقاره إلى مولاه، فبدوام الأفتقار ينقى من الكدر، وكلما تحركت النفس ،وظهرت بصفة من صفاتها أدركها ببصيرته الناقدة وفر منها إلى ربه ، فبدوام تصفيته جمعيته ، وبحركة نفسه تفرقته وكدره ، فهو قائم بربه على قلبه ، وقائم بقلبه على نفسه ، قال الله تعالى :

. كوندُوا قُـُوا مِيْنَ عَهِ ، شُهداء بالقسط ، وهذه القوامية على النفس ، هي التحقق بِالتَّصُوف .

قال بعضهم: «التصوف كله اضطراب؛ فإذا وقع السكون فلا تصوف، والسر فيه: أن الروح بجذوبة إلى الحضرة الآلهية، يعنى أن روح الصوفى منطلقة منجذبة إلى مواطن القرب، وللنفس بوضعها رسوب إلى عالمها وانقلاب على عقبها، ولا بد للصوفى من دوام الحركة، بدوام الافتقاد، ودوام الفرار، وحسن التفقد لمواقع إصابات النفس، ومن وقف على هذا المعنى يجد في معنى «الصوفى ، جميع المنفرق في «الاشارات».

### **- V** -

## التصوف والدين الإسلامي

اللتصوف صلة بالدين ؟ الواقع أن الإنسان يصعب عليه أن يتصور صوفياً لا يؤمن بافلة واليوم الآخر ، ذلك لان التصوف لا يخلو من الغاية وغايته دائما — حسب ما نعلم — روحية : رضاء الملا الاعلى ، حب افلة ، الاتصال به ، الفناء فيه . تلك هى الاغراض التي يسعى إليها أو إلى بعضها الصوفى ، لذلك لا يمكننا أن نتصور شخصاً ليس بمؤمن يسمى إليها ، وكل ما يمكننا أن نتصوره — وإن كان فيه شيء من الغرابة — هو تصوف الرجل ما يمكننا أن نتصوره أن الإيمان بافلة يستلزم الإيمان بكاله ، والسعى وراء هذا السكال ، وإذا : مجاهدة ضد النفس والاهواء والشهوات ، حتى يصل الإنسان إلى أولى تلك الخطوات التي وضحناها سابقا ، ثم ينتقل منها يشيئاً فشيئاً نحو السكال ، أو نحو المثل العليا ء

ولعل حالة هؤلاء الأشخاص — الذين كانوا يسمون في الجاهلية بالحنفاء — بما يقرب فهم ذلك بعض التقريب ، وهم قوم رأوا كما رأى وقس بن ساعدة، أن هذه السماء ذات الأبراج ، وهذه الأرض ذات الفجاج — إلى آخر ماقاله في خطبته — ترشد إلى أن هناك صانعاً ، مدبراً ، وإلى أننا لم نوجد على ظهر تلك البسيطة عبثاً .

 ماكان يجول بخلده قبل الرسالة ، لرأينا حياة روحية خصبة ، فيها التأمل الروحي العميق ، وفيها خضوع المادة للروح . وانهزامها أمامها بسبب قوة اللوادة ، التي لم تفارق الرسول ﷺ في أشد لحظاته حرجا .

تلك الناحية الروحية عند محمد عليه التي كانت تشتدفنسيطر عليه سيطرة كلية وجزئية ، فتجعله جرب من العالم : من تلك الحياة الدنيا ، التي ليست إلا زينة ، ولعباً ، وتفاخراً ، وتكاثراً بالأموال والأولاد ... يفر منها ويعتزلها ويذهب إلى غار حراء، متأملا مفكراً ، تلك الحياة التي هذا شأنها اليست إلا تصوفا لم تصقله — بعد — الرسالة ، فتصل به إلى أسمى مراتبه .

لقد تناقش الناس كئيرا فى تصوف محمد على و سخر بعضهم ، حينها كانوا يسمعون أن محمدا على أول صوفى فى الإسلام ، والواقع أن التصرف لا يعدو أن يكون جهادا عنيفاً ضد الرغبات ، ليصل الإنسان إلى السمو ، أو إلى الكال الروحى: ليكون عارفا بالله .

وليس من المحتم أن يكون من عناصره فكرة الاتحاد ، أو الوحدة . أو الحلول .

هذا هو ، المحاسبي ، الذي لا يشك في أنه من زعماء الصوفية ، ليست عنده فكرة الاتحاد ، أو الحلول ، أو ما مشاكل ذلك من الحالات التي يشعر بها بعض الصوفية حينها تسيطر عليهم فكرة الله ، فتأخذ بنفوسهم وحواسهم و تأخذ بكل مافيهم من تفكير ، فيرون ، في النهاية ، آنه :

أينها تُـُولـُّوا كَثْمُ ۗ وَجَـٰهُ الله،

وأن الله ممنا أينها كنا ،

وأن دما في الجبة غير الله . .

نعود فنقول: إذا كان ذلك ـ الاتحاد، والحلول، ووحدة الوجود ـ اليس من عناصر التصوف اللازمة له، وأن عنصره الاساسي ـ كايتضح ذلك

من تاريخ الصوفية: المحاسى، أو الغزالى، أو رابعة العدوية، أو كثير غيرهم-ليس إلا الجهاد لرضاء الله، وتزكية النفس حتى تعرف الله به ... إذا كان الأمركذلك، فإننا نعتقد \_ ولسنا فى ذلك الرأى من المجددين \_أن محمداً ما الله كان أول صوفى فى الإسلام.

o o o

بق الحديث عن القرآن ، وقد كثر الكلام فيه أيضاً ، ومحط النزاع مو أن القرآن ، كتساب دنيا ، وآخرة ، يدعو إلى هذه و تلك ، ويقول - في صراحة وإيجاز ، ولا تَـنـس نَصيبَكَ من اللهُ نيا ، .

آما التصوف فهو توكل وزهد ، وليس له من هذه الحياة الدنيا قليل ولا كثير .

والحقيقة أن كلا من هذين الرأيين يحتاج إلى تحديد ، فالقرآن ليس كتاب دين ودنيا على الإطلاق، رالصوفي ليس رجل آخره ، فقط ، على الإطلاق.

أجل؛ إن القرآن يدعو إلى ألا ننسى نصيبنا من الدنيا، وإلى أن نكون أقوياء، وإلى أن السن بالسن، والعين بالعين، والآنف بالآنف، والجروح قصاص، وإلى أن الجهاد واجب على كل مسلم، وأسس القرآن تشريعاً لكثير من المشاكل الدنيوية.

كل هذا صحيح.

ولكننا لو نظرنا بتأمل ، لوجدنا أن الحياة الآخرة ـ فى نظر القرآن ـ خير وأبقى ، وأن أكرمكم عند الله أتقاكم .

وأن الحياة الدنيا لعب ، ولهو ، وزينة ، وتفاخر ، وأنها لا تساوى عند الله جناح بعوضة .

وأن ما في الفرآن من دعوة إلى الجهاد إنما هو لإعلاء كلمة الله .

وما فيه من الآخذ بنصيب من الحياة الدنيا إنما هو لآجل ألا يكون المسلم عالة على غيره ·

وخير من الآخذ بالثأر العفو والصفح .

ثم هو بعد ذلك يذكر بأن المؤمنين ، هم الذين يمشون على الأرض هو نا، وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما ، والذين يبيتون لربهم سجداً وقياما ، إلى آخر ما فى القرآن من آيات ، ترشد إلى أن الحياة فى هذا العالم هى حقاً \_ الحياة « الدنيا ، وأن الآخرة خير وأبقى .

أما أن الصوفى رجل آخرة فقط فهذا أيضاً فيه كثير من الوهم ، معنى إيثار الآخرة عند الرجل الصوفى أو على الأقل عدم التحديد ، فهذا الصوفى يتزوج ، ويدعو هو الآخر : بأن اليد العليا خير من اليد السفلى، وأن المؤمن القوى ، خير عند الله من المؤمن الضعيف ، وأن العيش من كسب حلال طيب ، خير من أن يتكفف الإنسان الناس ،أعطوه ، أو منعوه ، ولكنه مع ذلك يتمذهب بمذهب القرآن : « وللآخرة خير لك من الأولى »، ومعنى إيثاره للآخرة إذا إنما هو أن يريد بكل عمل من أعماله وجه الله تعالى ،

وما دام الأمر كذلك ، فإننا نقول ـ ولسنا فى ذلك أيضاً بمجددين ـ إن القرآن يدعو إلى التصوف ، ويحث عليه .

وأنه كان السبب فى بعث التصوف الإسلامى .

\* \* \*

وقال: « من لم يحفظ القرآن ، ولم يكتب الحديث ، لا يقتدى به

في هذا الأمر: لأن علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة . .

وقال: د مذهبنا هذا مقيد بأصول الكنتاب، والسنة ، :

وليس هذ مذهب الجنيد فقط وإنما هو مذهب كل أهل الطريقة المحقيقيين : إنهم جميعاً يتخذون الرسول إماماً ، فينهجون نهجة ، ويسلمكون سبيله ، ويقتفون أثره ، وتننسم أرواحهم هديه ، وكلهم من رسول الله ملتمس ، غرفاً من البحر ، أو رشفاً من الديم .

نقعنا ألله بهم .

#### **—** $\wedge$ **—**

## التصوف والتحلل من الشريعة الإسلامية (١)

فى كل ميدان من الميادين نجد الأدعياء؛ نحدهم فى الميدان الدينى، وفى الميدان السياسى، وفى الميدان العلمى، ونجدهم كذلك فى ميدان التصوف و الميدان السياسى مؤلاء الادعياء معروف: إنه الاستفادة المادية من أقصر الطرق و كا لايضر الدين، ولا يضر العلم، أن ينتسب إليه الادعياء المزيفون أن كذلك الامر فما يتعلق بالتصوف .

وكما أن الدين وللعلم حقائق معروفة ، وسمات معينة ، وحدودا. من شأنها أن تظهر زيف المزيفين و باطل المبطلين ، كذلك الآمر ، في الجانب الصوفي نقول هذا بمناسبة ماسمعناه حديثا عن بدعة ضالة أخذت تتسرب إلى بعض النفوس التي لم تتعمق في الجانب الديني عموما ، ولا في الجانب الصوفي خصوصا. هذه البدعة ترى أن الشخص الذي وصل إلى مرتبة معينة من المعرفة تسقط عنه التكاليف الشرعية ، فليس عليه صلاة ولا زكاة ولا حج . . .

ومن المؤسف أن تكون هذه الفكرة قد نشأت أول مانشأت \_ فى العصر الحاضر \_ بين رجال درسوا القانون والتشريع: يزعمون أنهم وصلو إلى درجة من المعرفة الصوفية العليا، وإلى حد لاتجب عليهم فيه التكاليف الشرعية.

ولا غير ذلك بما يلتزمه للسلمون ا ا

وإذا بحثت عن مصدر هذه المعرفة التى وصلتهم فسترى عجبا عجابا ، ستعلم أن مصدر هذه المعرفة : إنما هو الأرواح التى يستحضرونها ، فتلبس - فيما يزعمون \_ جسم الوسيط وتتقمصه ، وتكشف لهم عن الغيب من أزله إلى أبده ومن بدايته إلى نهايته ، ومن مشرقه إلى مغربه !!

وقد انتشرت بدعة تحضير الأروالح في وسطهم، يتحدثون عنها مصبحين ومسين ، حتى لقد أصبحت دينهم الذي لا يدينون بغيره، ولا يتلقون الوحى عن سواه ، وأصبحت كلمة الأرواح عندهم ، تحل محل القرآن الكريم والسنة المطهرة .

ومن الغريب أنهم يدعون انتسابهم إلى التصوف، ويزعمون أنهم من كيار الصوفية ، ومن أساطين العارفين ، ومن عباقرة الملهمين .

وقد بلغ الأمر بأحدهم أن زعم ، فى فترة من الفترات ، أنه من كهار الأولياء ، ثم لم يحكفه ذلك ، فزعم أنه رسول ملهم ، ثم تجاوز ذلك إلى أنه عيسى عليه السلام ، ثم كان فيها بعد محمداً ، صلى الله عليه وسلم ، ثم تخلص من البشرية جملة فزعم لأخصائه أن الألوهية حلت فيه ، والارواح التي يستحضرها تؤيده فى كل ما يزعم ، ولا ترى هذه الارواح ، كما لا يرى هو ، فى ذلك شذوذا ولا تناقضا ، وصدق الله تعالى ، إذ يقول فيه وفى أمثاله عن يتصلون بالجن ، وينحرفون عن سواء السبيل :

، وَأَنَّهُ كَانَ رَجَالُ مِنَ الإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرَجَالٍ مِنَ الِلِنْسِ يَعُوذُونَ بِرَجَالٍ مِنَ الِلِمُن فَــُزادُوهُمْ رَحَقًا . .

> ولعلك تتساءل. هل بين تحضير الأرواح والتصوف من صلة ؟ وجواب رجال التصوف فى ذلك حاسم قاطع:

ليس هناك من صلة بين تحضير الأرواح والتصوف ، اللهم إلا إذا كانت هناك صلة بين المتناقضات .

إن رجال التصوف يعتبرون تحضير الأرواح عملة زائفة ، لانها تَــهامل مع الجن والشيأطين ١ ا و يتذكرون في هذه المناسبات قول الله تعالى :

وَهَلُ أُنَدِّ مُكَنَّمُ عَلَى مَنْ تَكَنَّلُ الشَّيَاطِينُ ؟ تَكَنَّرُ لَ عَلَى كُلُّ الشَّيَاطِينُ ؟ تَكَنَّرُ لَ عَلَى كُلُّ أَنْسَاكُ ِ أَيْهِم، ثَيَلُمُ قُدُونَ ، .

وقوله تعالى .

« وَ مَنْ يَمْسُ عَنْ دِكْ الرَّحْمَٰنِ الْمُصَاّ اللهِ شَيْطَاناً فَهُو السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ لَكُ مُ مَنْ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ لَكُ مَهْ مَهْ مَهُ مَدُونَ .

وليس من غرضنا هنا أن نتحدث عن تحضير الأرواح ، كظاهرة خداعه ، وليس من غرضنا أن نتحدث عن النهريج والزيف ، والضلال والانحراف الذى يسود الأوساط التي تعمل على ترويجه ، وليس من همنا ، أن نبين نشأتها التاريخية في الغرب بين الأوساط اليهودية ا التي روجت لها ، وأنفقت في سبيل نشرها الأموال الطائلة ، لأغراض وأهداف يعرفها المحيطون بسر انتشار هذه الدعوة : « تحضير الأرواح » .

إن غرضنا الآن إنما هو بيان موقف الصوفية من مسألة: « إسقاط التكاليف الشرعية »، وهى مسألة لم تنشأ بين بعض من يزعم التصوف فى العصر الحديث، وليس لهم حتى فضل السبق فى الباطل، إن كان السبق فى الباطل له فضل م

إنها ضلالة قديمة نشأت في أوساط متحللة انتسبت إلى التصوف انتسابا باطلا ، وحاربها ممثلو التصوف في كل عصر وفي كل بيئة .

ومما لا شك فيه أن القول الفصل فى كل مشكلة من المشكلات إنما يرجع فيه إلى الذين يمثلون الموضع الذى تنتسب إليه المشكلة .

وإذا رجعنا إلى زعماء التصوف الذين لا يختلف فى زعامتهم اثناء ، نجدهم ــ سواء فى ذلك القدماء منهم والمحدثون ــ ينكرون الفكرة إنكارا تاما ، ويرونها زيفا وضلالا وانسلاخا عن الدين بالكلية .

وسنتحدث عن آراء بعض القدماء في الموضوع ، ثم نفصل، نوعا ما، رأى الشيخ عبد الواحد يحيى ، وهو زعيم الصوفية في العصر الحديث دون منازع .

قال أبو يزيد البسطاى لاحد جلسائه :

وقم بناحتى ننظر إلى هذا الرجل الذى قد شهر نفسه بالولاية ـ وكان رجلا مشهورا بالزهد ـ فمضينا إليه ، فلما خرج من بيته و دخل المسجد ، رمى ببصاقه تجاه القبلة ، فانصرف أبو يزيد ولم يسلم عليه ، وقال : وهذا غير مأمون على أدب من آداب رسول الله ، عليه ، فكيف يكون مأمونا على ما يدعيه ؟ 1 ، .

ومن كلام أبى يزيد :

« ولو نظرتم إلى رجل أعطى من الكرامات ، حتى يرتق فى الهواء فلا تغتروا به ، حتى تنظروا كيف تجدونه عند الآمر والنهى ، وحفظ الحدود، وأداء الشريعة؟ . .

ويقول سهل التسترى معبراً عن أصول التصوف: • أصول طريقذ. ا سبعة: الهسك بالكشاب، والاقتداء بالسنة، وأكل الحلال، وكف الآذى، وتجنب المعاصى، ولزوم التوبة، وأداء الحقوق.

ويقول الجنيد – سيد هذه الطائفة وإمامهم على حد تعبير القشيرى : , من لم يحفظ القرآن ولم يكتب الحديث لا يقتدى به فى هذا الآمر ؛ لأن علمنا هذا مقيد بأصول الكتاب والسنة . .

وقال:

« علمنا هذا مشيد بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم » .

وقال :

الطرق كلهما مسدودة على الخلق إلا على من اقتنى أثر الرسول عليه الصلاة والسلام واتبع سنته ولزم طريقته ، .

وذكر رجل المعرفة أمام الجنيد وقال:

«أهـل المعرفة بالله يصلون إلى ترك الحركات من باب البر والتقرب إلى الله عز وجل ،

فقال الجنيد :

« إن هذا قول قوم تـكلموا بإسقاط الأعمـال ، وهو عندى عظيمة ، والذي يسرق ويزنى أحسن حالا من الذي يقول هذا ، .

فإذا ما وصلنا إلى الإمام الغزالى ، فإننا نجده يقول، فى شىءمن التفصيل، فيه دقة ، وفيه استدلال غاية فى القوة :

وأعلم أن سالك سبيل الله تعالى ، قليل ، والمدعى فيه كثير ، ونحن نعر فك علامتين له:

العلامة الأولى: أن تكون جميع أفعاله الاختيارية موزونة بميزان الشرع موقوفة على توقيفاته إيراداً وإصداراً ،وإقداما وإحجاما، إذ لا يمكن سلوك هذا السبيل إلا بعد التلبس بمكارم الشريعة كلها، ولا يصل فيه إلا من واظب على جملة من النوافل ، فكيف يصل إليه من أهمل الفرائض؟!!

فإن قلت: فهل تنتهمى رتبة السالك إلى الحد الذى ينحط عنه فيه بعض وظائف العبادات، ولا يضره بعض الحظورات، كما نقل عن بعض المشايخ من التساهل في هذه الأمور؟

وأقول لك: أعلم أن هذا عين الغرور ، وإن المحققين قالوا :

، لو رأيت إنسانًا يطير فى الهواء ويمشى على الماء ، وهو يتعاطى أمرآ يخالف الشرع ، فاعلم أنه شيطان ، ، وهو الحق .

فإذا ما انتهينا أخيراً إلى أبى الحسن الشاذلي ، رضى الله عنه ، فإننا نجده يقول :

, إذا تعارض كشفك مع الكتاب والسنة فتمسك بالكتاب والسنة ، ودع الكشف وقل لنفسك : أن الله تعالى ضمن لى العصمة فى الكتاب والسنة ولم يضمنها فى جانب الكشف ، ولا الإلهام ، ولا المشاهدة ، إلا بعد عرضه على الكتاب والسنة ، .

والصوفية يتبعون في كل هذا ، النصوص القرآنيـة والسنة القولية

والعملية للرسول برائي ، وهم يعلمون \_ لا شك \_ البديمات التاريخية : من أن الرسول برائي ، كان المثل الأعلى في أداء الشعائر إلى آخر لحظة من حيانه الطاهرة .

هذا رأى القدماء وسنتحدث عن رأى الشيخ عبد الواحد فى كلمة تالية إن شاء الله تعالى، وخير ما نختم به هذه السكلمة الآن الحديث النبوى السكريم:

« سئل النبي مُتَلِيِّم عن قوم تركوا العمل بالدين وأحسنوا الظن في الله . فقال : كذبوا ؛ لو أحسنوا الظن لاحسنوا العمل » .

### \_\_ 9 \_\_

## التصوف والتحلل من الشريعة الاسلامية

( Y )

، رأى المرحوم الشيخ عبدالواحد يحيى<sup>(١)</sup>

يبدو أن كثيراً من الناس يشكون فى ضرورة التزام الشريعة لمن يريد أن يسلك السلوك الصوفى ، وهذا في الواقع استعداد نفسى لا يوجد إلا فى الغرب الحديث .

ولا شك فى أن أسباب ذلك متعددة ، ولا يعنينا هنا البحث فى مدى المستولية التى تقع على عاتق رجال الدين أنفسهم الذين يميلون إلى إنكار كل ما يتجاوز حدود الشريعة فى مظهرها الحرفى، فليس ذلك جوهر محثنا هنا.

بيد أنه من المدهش أن بعض من يزعمون الانتساب إلى التصوف يقعون فيما وقع فيه رجال الشريعة، وإن كان بطريقة عكسية، ذلك أنهم

(١) الشيخ عبد الواحد بحي من كبار المفكرين العالميين ، نشأ في فرنسا كاثوليكيا ، وانتهى به البحث إلى الإسلام والنصوف ، ومارس التصوف نظريا وعمليا ، حتى ليمد أكبر الحكاء في العصر الحديث .

وقد توفى بالقاهرة منذ بضع سنوات .

وترجمت كشه إلى اللغات الحية .

وأثره فى الغرب كبير ، إلى درجة أن كثيراً من الجمعيات فى أوربا كونت باسمه لتنابع أثره وتحذو حذوة .

 ينكرون ضرورة الشريعة أو يهملون العمل بها .

وقد يكون من المحتمل أن نرى أحد ممثلي الشريعة يجهل التصوف ، وإن كان جهله لا يبرر إنسكاره ، ولكن ليس من المحتمل وليس من الطبيعي أن يجهل رجل التصوف ميدان الشريعة ، ولو من جانبها العملي ، ذلك أن الأكثر ، وهو: « التصوف ، يتضمن بالضرورة الآقل ، وهو: «الشريعة ، .

على أن نظرة من يريد أن يسلك السلوك الصوفى ، إلى الشريعة ، من حيث عدم أهميتها ، وعلى الخصوص، أهمية الجانب العملى منها بالنسبة له . . . هذه النظرة تتضمن ، ولو نظريا ، تقليل أهمية الجانب العملى فى التصوف نفسه . وفى هذا الخطورة كل الخطورة ، فإنه من المشكوك فيه كثيراً ، أن يتوفر للشخص الذى عنده هذه الفكرة ، الاستعداد الصوفى ، ومن الخير له أن يلتزم الشريعة التزاماً كلياً قبل أن يبدأ السلوك ، فإذا لم يمكنه التزاما فلا خير فيه ، بالنسبة للجانب الصوفى .

إن تقليل شأن الشريعة إنما هو مظهر من مظاهر الروح التي لا تبالى بما أنزل الله . وإعادة تكوين الروح الخاضعه لما أنزل الله هو أول خطوة في طريق السالكين .

وتجاهل الناحية العملية : إنما هو سمة من سمات الغرب الحديث على الحصوص ، ومن الطبيعي أن يقوم الجو الدنيوي الذي يعيش فيه الغربيون عقبة في سبيل فهمهم للجانب العملي من الشريعة وممارستهم له ، بيد أرب مقاومتهم لهذا الجو الدنيوي ، هو بالضبط العلاج لانحرافهم هذا ، وهو السبيل إلى عودتهم إلى النهج المستقيم ، أعني التزام الشريعة .

قلنا: إن الاتجاه النفسى الذى نتحدث عنه هنا: إنما هو سمة من سمات الغرب الحديث . وفي الواقع لا يمكن أن يوجد هذا الاتجاه في الشرق ؛ ذلك أن الروح الدينية الصحيحة لا تزال مسيطرة في بيئاته .

ثم إن الشريعة والحقيقة متصلتان اتصالا يجعل منهما مظهرين لشيء واحد، أحدهما ظاهر والآخر باطن.

لذلك كان ما يوجد فى الغرب الآن ، من جماعات تدعى أنها على النهج الصوفى وهى مع ذلك لا ترتكز على أية شريعة إلهية ، مجرد خداع ، ومن البديهي أن هذه الجماعات – ومن وجهة النظر الصوفية الصحيحة – ليست على شيء .

ولشرح الأشياء بأبسط الطرق نقول .

إن الإنسان لا يشيد القصر فى الهواء، إنه لا يشيده على غير أساس، وكل فكرة لا ترتكز على أساس من السنة الصحيحة إنما هى بناء فى الهواء، إنها بناء على غير أساس.

والبناء الذى يمكن أن يبقى على الدهر لابدله من أساس مدعم، وعلى الأساس يرتكن البناء كله، حتى الأجزاء العلميا منه، والارتكاز على الأساس يستمر حتى بعد انتهاء البناء.

وعلى هذا النمط تكون النسبة بين الشريعة والتصوف ، فالشريعة الصحيحة هي الأساس الذي لابد منه لكل سالك ، وكالأساس تماما ، لا يمكن طرح الشريعة بعد سلوك الطريق .

بل نقول أكثر من ذلك: إنه كلما سار المتصوف في طريقه واستغرق فيه ، بدت له ضرورة الشريعة واستنارت معرفته بها ، وأصبح فهمه لها أكثر عمقا وأكثر دراية بحقيقتها من هؤلاء الذين درسوها وآمنوا بها دون أن يضربوا بسهم في الميدان الصوفي ، ذلك أنهم لا يرون من الشريعة إلا مظهرها الخارجي ، ولحكن الصوفي يعيش في جوها الروحي ، ويحياها ، إذا أمكن هذا التعمر .

على أن هذا الذى لايعتنق شريعة صحيحة ولا يلتزمها ، لا يمكن أن يحيا ( • \_ النقذ ) إلا حياة دنيوية بحتة ، فلا يمكن أن يطلق عليه رجل دين ، فضلا عن أن يطلق عليه وصف الصوفي .

على أن الغربيين الذين يجعلون الدين بمعزل عن نشاطهم اليومى ، كما هو شأن الآكثرية الساحقة منهم ، لا يمكن أن يوصفوا بأنهم متدينون ، وإن آمنوا بعيسى وأدوا الشعائر الكنسية .

و إذا كان لا ميقبل من رجل الدين أن يعلن تدينه دون أن يجعل للشريعة السيطرة على قياده ، فإنه لايقبل من باب أولى من رجل التصوف أن يزعم انتسابه إلى الصوفية دون أن تسيطر شعائر الدين والتزاماته على حياته .

وهناك، لاشك، نوعانمن الحياة: حياة دينية وحياة دنيوية، ومع ذلك فالفرق بينهما إنما هو من جهة ما تصطبغ به فكرة الإنسان عن الاعمال التي يؤديها.

أريد أن أقول ؛ إن الأعمال فى نفسها لا توصف بأنها دينية أو دنيوية وإنما يتأتى لها أحد الوصفين بسبب سيطرة الفكرة الدينية عند القائم بهذه الأعمال أو عدم سيطرتها ، وقد يكون العمل واحداً فى نوعه ويؤديه شخصان فيوصف عند أحدهما بأنه دينى وعند الآخر بأنه دنيوى ، فإن كان القصد « الله ، فالعمل دينى وأن كان القصد شيئاً آخر فالعمل دنيوى ، والحديث الشريف يوضح هذه الفكرة كل التوضيح :

و إنما الاعمال بالنيات، وانما لـكل امرى مانوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله ومن كانت هجرته إلى الله ونيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ماهاجر إليه ، .

ومن البديهي أن الحديث في أوله عام بالنسبة لـكل الاعمال، وأن مسألة الهجرة فيه: تطبيق جزئي لقضية عامة.

وفي العصور القديمة لم يكن هناك تفرقة بين دين ودنيا ، بل لم يكن

هناك مجرد الفهم أو مجرد التخيل لفكرة الانفصال هذه ، وإنما نشأت هذه الفكرة حينها تدهورت الإنسانية وانحطت شيئاً فشيئاً ، وها نحن أولا قد وصلنا في هذا التأخر إلى أن الغرب حاليا يصعب عليه كل الصعوبة أن يفهم فكرة (ضرورة سيادة الروح الدينية في مجتمعاته) ؛ إنه على نهج انفصالي لا يوجد في الحياة السليمة .

وإننا نرى ضرورة التزام الشريعة لسكل إنسان ، ولسكننا نؤكد ونحن على يقين من الأمر لل طولاء الذين يريدون أن يسلمكوا الطريق الصوفى بأنهم لن يصلوا حتى إلى أولى مراحل الطريق إذا لم يلتزموا الشريعة التزاما تقاما . وبائلة التوفيق

#### \_\_ \ • \_\_

## التصوف والتجلل من الشريعة الاسلامية

 $( \ \ \ \ )$ 

### فتوى للامام الغزالي(١)

كتب له بعض الزائغين: ما قوله ، متع الله المسملين ببقائه . ومتع الطالبين بمشاهدته ولقائه ، ومتحه أفضل ما منح أفضل خاصته من أصفيائه وأوليائه ، في قلب خصه الحق بأنواع من الطرف والهدايا ، ومنحه أصنافاً من الانوار والعطايا ، يستمر له ذلك في جميع الأوقات والاحوال ، متزايدة مع عدم العوائق والآفات .

مع كُون ظاهره معموراً ، بأحكام الشرع وأداته ، منزهاً عن مآثمه. ومخالفاته ، وبجد في الباطن مكاشفات وأنواراً عجيبة .

ثم إنه انكشف له نوع يعرفه ، أن المقصود من التكاليف الشرعية . والرياضات التأديبية هو الفطام عماسوى الحق ، كما قيل لـ . موسى ، عَلَيْكُمْ . [ أخل قلبك . أديد أن أنزل فيه ]

فإذا تم الفطام ، وحصل المقصود بالوصول إلى القربة ، ودوام الترقى. من غير فترة ، حتى إنه لو اشتغل بوظائف الشرع وظواهره ، انقطع عن حفظ الباطن ، وتشوش عليه بالالتفات عن أنواع الواردات الباطنة ، إلى مراعاة أمر الظاهر .

وهذا الرجل لا ينزع يده من التكليف الظاهر ، ولا يقصر في أحكام الشريعة ، لكن الاعتقاد الذي كان له في الظواهر والتكاليف ، تناقص

<sup>(</sup>۱) هذه الفتوى ذكرها تاج الدين السبكى المتوفى سنة ٧٧١ه فى كـتا به, طبقات. الشافعية ، وهى موجودة فى كـتاب , سيرة الغزالى ، الأستاذ عبد الـكربم العثمال ، وفى المقدمة التى كـتبها الاستاذ الدكـتور سلمان دنيا لـكـتاب , فيصل التفرقة ، .

و تقاصر عما كان فى الإبتداء من التعظيم لوقعها عنده ، ولكنه يباشرها ويواظب عليها عادة . لا لاجل الحلق ، وحفظ نظرهم ، ومراقبة الله بل مصارت إلفاً له ، وإن نقص اعتقاده فيها ، فهو يعظمها .

ما حكمها ؟

ثم إن عرضت له شبهة :

د أن المقصود من الداعى والدعوة ، حصول المعرفة والقربة ، وإذا المحمدل هذا استغنى عن الدواعى ، والواسطة ، .

كيف معالجتها ؟

فإن قلنا: المعرفة لا تنتهى أبداً ، بل تقبل الزيادة أبداً ، فلا يستغنى عن الداعى أبدا لا محالة .

فريما قال : الداعى قد بَـين ما احتيج إلى بيانه ، وشرح معالم الطريق ، وذهب .

فلواحتاج السالك إلى مراجعته في زوائد وإيرادات ، لم تمكن المراجعة في هذه الحالة .

فيقول:

ما هو طبیب علتی فی هذه الحالة ، لانه غاب عن إمكان المراجعة في علاجه ؟

نعم : فالجواب مسوق حسبها عود من شافي بيانه :

الجواب: وبالله التوفيق: ينبغى أن يتحقق المريد هنا أن من ظن أن المقصود من التكاليف والتعبد بالفرائض، الفطام عما سوى الله، والتجرد له، فهو مصيب في ظنه أن ذلك مقصود، ومخطى، في ظنه أنه كل المقصود، ولا مقصود سواه.

بل لله تعالى في الفرائض التي استحبد ما الخلق أسرار سوى الفطام، تقصر بضاعة العقل عن دركها. ومثل هذا الرجل المنخدع بهذا الظن ، مثل رجل بنى له أبوه ، قصر ا على رأس جبل ووضع فيه شجرة من حشيش طيب الرائحة ، وأكد الوصية على ولده مرة بعد أخرى ، أن لا يخلى هذا القصر عن هذا الحشيش طول عمره .

وقال: إياك أن تسكن هذا القصر ساعة من ليل أو نهار إلا وهذا الحشيش فيه .

فزرع الولد حول القصر أنواعاً من الرياحين ، وطلب من البر والبحر أوتاداً من العود والعنبر والمسك ، وجمع في قصره جميع ذلك من شجرات كثيرة من الرياحين الطيبة الرائحة .

فانغمرت رائحة الحشيش لما فاحت هذه الروائح .

فقال لاشك أن والدى ما أوصانى بحفظ هذا الحشيش إلا لطيب رائحته ، والآن قد استغنينا بهذه الرياحين عن رائحته ، فلا فائدة فيه الآن إلا أن يضيَّقَ على المكان ، فرماه من القصر .

فلماخلا القصر من الحشيش، ظهر من بعض ثقب القصر حية هائلة ، وضر بته ضربة أشرف بها على الهلاك ، فتنبه حيث لم ينفعه التنبه أن الحشيش كان من خاصيته دفع هذه الحية المهلكة ، وكان لابية بالوصية بالحشيش غرضان . أحدهما: انتفاع الولد براتحته ، وذلك قد أدركه الولد بعقله .

والثانى: اندفاع الحيات المهلكات برائحته ، وذلك بما قصر عن دركه بصيرة الولد فأغتر الولد بما عنده من العلم ، وظن أنه لاسر وراء معلومه ومعقوله ، كما قال تعالى :

[ دَرِك مَبْلَغُهُم مِن السَّعِلم ] .

وقال [فَلَكُمَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالنَّبَيِّنَاتِ ، فَسَرِ حُوا بِمَا عِنْدُهُمْ بِالنَّبَيِّنَاتِ ، فَسَرِ خُوا بِمَا عِنْدُهُمْ.

والمغرور من اغتر بعقله فظرف أن ما هو منتف عن علمه ، فهو منتف في نفسه .

ولقد عرف أهل الكمال أن قلب الآدمى كذلك القصر ، وأنه معشش حيات وعقاب مهلكات ، وإنما رقيتها وقيدها بطريق خاصة : المكتوبات، والمشروعات .

بقوله سبحانه :

« إِنْ الصَّلاَةَ كَانَدَتْ عَلَى المُوْ مِنِينَ كِتَابًا مُو قَامُو تُنَّا ].

وقوله تعالى :

[كُتِب عَلَيْكُمُ الصِّيامُ].

فكما أن الكلمات الملفوظة والمكتوبة فى الرقية تؤثر بالخاصة فى استخراج الحيات ، بل فى استسخار الجن والشياطين .

و بعض الأدعية المنظومة المآثورة تؤثر فى استمالة الملائكة إلى السعى فى إجابة الداعى ويقصر العقل عن إدراك كيفيته وخاصيته ، وإنما يدرك ذلك ، بقوة النبوة ، إذا كوشف السربها من اللوح الحفوظ .

فكندلك صورة الصلاة المشتملة على ركوع واحد، وسجودين، وعدد مخصوص، و الفاظ معينة من القرآن، متلوة مختلفة المقادير: عند طلوع الشمس، وعند الزوال، والغروب، تؤثر بالخاصة في تسكين التنين المستكن في قالب الآدمي الذي يتشعب منه حيات كبيرة الرموس بعد أخلاق الآدمي، يلدغه وينهشه في القبر، متمكنا من جوهر الروح وذاته، أشد إيلاما من لدغ مكن من القالب أولا ثم يسرى أثره إلى الرح.

وإليه الإشارة بقوله ﷺ:

[ يسلط أنق على المكافر في قبره تنين ، له تسعة وتسعون رأساً صفته كذا وكذا . . . ] الحديث .

ويكثر مثل هذا التنين في خلقة الآدي ، ولا يقمعه إلا الفرائض المكتوبة، فهي المنجية من المهلكات، وهي أنواع كثيرة بعدد الأخلاق المذمومية.

[ومَا يَعْلَـُمُ جُنُّود رَبِّكَ إِلَّا هُورَ ] .

\* \* \*فإذن في التكليف غرضان:

أدرك [ هذا المغرور ] أحدهما ، وغفل عن الآخر .

وقد وقع ا دأبي حنيفة ، مثل هذا الظن في الفقهات ، فقال :

و أوجب الله في أربعين شاة ، شاة ، وقصد به إزالة الفقر ، والشاة آلة في الإزالة ، فإذا حصل بمال آخر ، فقد حصل تمام المقصود ، .

فقال . الشافعي ، رضي الله عنه :

« صدقت في قولك : إن هذا مقصود ، وركبت متن الخطر في حكمك بأنه لا مقصود سواه ، فيم تأمره : إذ يقال له يوم القيامة : كان لنا سر في إشراك الغير الفقير ، مع نفسه في جنس ماله ؟ كما كان من يرمي سبعة أحجار في الحج يؤدي بدله خمس لآل ، أو خمس أكبر إذ لم يقبله .

وإذ جاز أن يتمحض التقييد في الحج ، وأن يتمحض المعني المعقول في معاملات الخلق فلم يستحل أن يجمع المعقول والتقييد جميعاً في الزكاة ، فتكون إزالة الفقر معقولة ، والسر الآخر غير معقول . .

وزاد . أبو حنيفة ، على هذا فقال :

« المقصود من «كلمة التكبير » الثناء على الله بالكبرياء ، فلا فرق بينه وبين ترجمته بكل لسان ، وبين قوله « الله أعظم ،

فقال: « الشافعي » :

، ومِمَّ علمت : أنه لافرق فى صفات الله بين ، العظمة ، و ، الكبرياء ، ؟ مع أنه تعالى يقول :

« العظمة » إزارى و « الكبرياء » ردائى . و « الرداء ، أشرف من « الإزار » وهلا استنبطت مقصود « الخضوع » من « الركوع ، وأقمت مقامه السجود ؟ .

لانه أبلغ منه الاستكانة .

فإن قلت: لعل لله سرآ في الركوع خاصة ، سوى مافهمناه •

فَلِمَ يَستحيل أَن يَكُون له سرفى كلية «السلام» فلا يقوم مقامه «الحديث» وكل خطاب للآدمى، وأن يكون له سر فى القرآن المعجز، ولا يقوم مقامه غيره، وقد أقام الترجمة مقامه، وأن يكون له سر فى الفائحة، وقد أقام مقامها سائر القرآن.

فإن كان يقول: المقصود معانى القرآن، وتأثر القلب، لا حروفه و أصواته، فإنها آلات فهلا قال: والمقصود من حركة اللسان تأثر القلب، فليكنف عن القراءة للجلوس مع الله تعالى على هيئة الإجلال والذكر، والسؤال، بصورة الصلاة.

\* \* \*

وجميع ماذكر , أبو حنيفة ، بطلانه مظنون غير مقطوع .

أما إقامة القراءة بالقلب، مع ترك حركة اللسان، وملازمة الذكر، مع ترك الله الركوع والسجود وصورة الصلاة، فقطوع ببطلاما بالإجماع، ومخالفة وهذا ابحر به ذلك الخيال الضعيف إلى خرق الإجماع، ومخالفة الشرع القاطع.

فإذا كان المبتدى في المعرفة يجرد المعانى عن الصور ، ويطرح الصور فيطني نور معرفته نور ورعه ، فيثور عليه التنين في قبره ، فيتعجب منه ويبدوله من الله مالم يكن يحتسب ، فإذا أصابته ضربة التنين قال : ما هذا ؟ فيقال : إنما كان ترياق هذا التنين صور الفرائض المكتوبة وإليه الإشارة بما يروى :

« إن الميت يوضع في قبره . فتأتيه ملائكة العذاب من جهة رأسه فيدفعها القرآن فتأتيه من جهة رجليه فيدفعها الحج . . . ، الحديث ،

فإن أصر هذا المغرور على جمالته، وقال: من بلغ رتبة السكمال، كما بلغتُ أمر هذا التنين وطهر باطنه عنه، فيقال له: إنك مغرور في أمنك:

# [ فَاإِنَّهُ لَا يَأْمَنُ مُكُنِّر اللهِ إِلاَّ النَّهُ لِا يَأْمَنُ مُكُنِّر اللهِ إِلاَّ النَّهُ وَمُ الخَاسِرُونَ ] .

فيم تأمن أن يكون التنين مستكنا في صميم الفؤاد، استكنان الجر تحت الرماد، أو استكنان النار في الرماد، وإن مات فيعود حياً فإن منبته ومنبعه هذا القالبالذي هو مظنة الشهوات والصفات البشرية. وقلع الحشيش لا يؤمن عودة مرة أخرى بأن يتجدد نباته مهما كانت الارض معرضة لانصباب الماء إليها من منابعها.

فكذلك القالب مادام مصبا لواردات المحسوسات والشهوات ، لم يؤمن فيها عود النبات بعد الانقطاع والانبتات .

0 4 4

وننبه على هذه المعرفة بالتأمل في ثلاثة أمور :

الأول: بداية حال « إبليس » وأنه كيف وُصف بأنه كان معلم الملائكة ثم سقط عن درجة الحال بمخالفة أمر واحد . أغتراراً بما عنده من العلم وغفلة عن أسرار الله في الاستبعاد ولم يسقط عن درجته إلا بكياسته ، و فطنته و تمسكه بمعقوله ، في كونه خيراً من آدم عليه السلام .

فننبه الخلق بهذا الرمن، على أن البلاهة أدنى إلى الخلاص من فطانية بتراء، وكياسة ناقصة ·

الثانى: حال آدم عليه السلام، وأنه لم يخرج من الجنة إلا بركو به نهياً واحداً، ليعلم أن فى ركوب النهى إبطال السكمال لحالقه.

الأمر الثالث: حال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإن هذا المغرور \_\_\_\_\_\_\_ لعله يقول: انه لم تسلم له رتبة الكال .

ثم إنه صلى الله عليه وسلم لم يزل يلازم الحدود ، ويواظب على المكتبو بات إلى آخر انفاسه ، بل زيدفى فرائضه وأوجب عليه التهجد ، ولم يروجب على غيره ، وقيل له :

[كَا أَيُّهُ النَّمُن مِل قُدُم اللَّيْلَ إِلا قَالِيلاً ، نِصْفَهُ أَوْ انْتُقَص مِنْهُ قَالِيلاً ] .

وانما أوجبت عليه هذه الزيادة ، لأن الحزانة كلما ازداد جوهرها نفاسة وشرفا ، ينبغى أن تزداد حصنها احكاما وعلوا ، فلذلك قيل فى تعليل إيجاب التهجد :

[ إنَّا سَنُلَمْ فَى عَلَيَكَ قَـو لا تَقِيلاً إِن نَـاشِئَـةَ اللَّـيْلِ هِـى أَشَدُ وطَـٰا وَاقْـُو مَ وَاقْـُو مِن الْكَالُ فَلا يَبَقَى إِلَابِهِـ وَاقْـُو مَ وَاقْـُو مِن الْكَالُ فَلا يَبَقَى إِلَابِهِـ

\* \* \*

و لعل هذا المغرور المعتوه يقول: إنه كان يواظب عليها إشفاقا على الخلق لاجل الاقتداء، لا لحاجته إليه في حفظ الكال .

فيقال له:

فلم زاد عليه في التهجد وجوبا؟

هلا قال : إن مبلغ درجة النبوة، يستغنى عما يحتاج إليه غيره ، ولو قال، لقبل منه ، كما قبل منه ، آنه أحل له تسعة من النساء ، بل ما شاء ، فإنه بقوة

النبوة يقوى على العدل مع كثرة النساء . كما قبل من المدرس أن يأمر تلامذته بالتكرار ، والتسهد ليلا ، وهو ينام .

ويقول: إنى بلغت درجة استغنيت عن ذلك .

وليس يترك أحد تكراره بهذه الشبهة .

ولعل هذا إذا اختاره ضحك الشيطان وسخر منه ، وقال له : أنت أكمل من النبي والصدِّيق ، وكل من واظب على الفرائض ، وعند هذا يقطع الطمع من صلاحه ، فهو ثمن قيل فيهم :

[ وَ إِنْ تَدَ عُهُمْ إِلَى النَّهُدَى فَلَدَن يَسَهَّتَدُوا إِلَان أَبَدًا ]

أما ماذكره من أنه لو اشتغل بالتكاليف لشغله ذلك عن القربة التي نالها، والكال الذي بلغه فهو كذب صريح، ومحال فاحش قبيح، لان التكاليف قسمان: أمر و نهى

فأما المنهيات: مثل الزنا ، والسرقة ، والقتل ، والضرب ، والنميمة ، والكذب ، والقذف .

فترك ذلك كيف يشغل عن الكمال؟ وكيف يحجب عن القربة؟ والكمال كيف يكمون موقوفا على ركوب هذه القاذورات؟

وأما المأمورات : فـكالزكاة ، والصوم ، والصلاة .

فَكيف تحجبه الزكاة ، ولو أنفق جميع ماله ، فقد دفع السوء عن نفسه ؟ ولو صام جميع دهره ، فهل يفوته بذلك إلا سلطنة الشهوة ؟ فما الذي يفوت من الحكال بترك الاكل ضحوة النهار ، في شهر واحد ، هو رمضان وأما الصلات فتنقسم إلى :

#### أفعال و أذكار

و أفعالها : قيام ، وركوع ، وسجود .

ولا شك فى أنه لا يخرج من القربة بالأفعال المعتادة ، فإنه إن لم يصل ، فيكون إما قائما ، أو قاعدا ، أو مضطجعا .

وغير المعتاد هو السجود والركوع ، وكيف يحجب عن القربة ، ما هو سبب القربة ؟ قال الله لنبيه صلى الله عليه وسلم :

[ والشجُّدُ واقتُرُبُ ]

ومنعشق ملكا ذا جمال ، فإذا وضع على التراب بين يديه ، استكانةله .. وجد فى قلبه من يج رو م و راحة ، وقرب .

ولذلك قال يراقي :

[ وجُعلت قرة عينى فى الصلاة ] .

فاستدامة حال القربة واستزادتها فى السجود ، وأيسر منه فى الاضطجاع والقعود .

ومهما ألتى فى قلبه أن السجود سبب حرمانه عن القرب كان ذلك أنموذجا من حال إبليس ، حيث ألق فى نفسه أن السجود بحكم الآمر ، سبب زوال. قربتة ، وكماله .

فسكل ولى سقط من درجة القرابة ، إلى درجة اللعنة ، فسببه ترك السجود ، ومقتداه وإمامه إبليس .

وكل ولى أسعد بالترقي إلى درجات القرب، قيل له:

[ وَالسُّجُدُ وَاقْتُدَرِبُ ] .

ومقتداه وإمامه الرسول صلى الله عليه وسلم .

و لا ينبغي أن يتوهم الولى الخالص ، عن خداع إبليس ، ما دام في هذِه

وَمَا أَرْسَلَمْنَا مِن رَسُولَ وَلَا تَدِيِّ إِلاَّ اذَا تَدَمَنَّى أَلَـْقَى الشَّيْطَانَ في أُمْزِيَّتِهِ ، فَكَيْنَسْمَخُ اللهُ مَا يُسَلَّقُ الشَّيْطَانُ ثَيْمً أَيُحكِمُ اللهُ آيَاتِه ، واللهُ عَلِيمُ حَكِمِمُ ] .

وأما أركان ، الصلاة ، فتكبير ، وفاتحة ، وتشهد ، لا فريضة إلا هذا ، فما وجه الضرورة فى قوله :

«الله أكبر»،وفي « الحمدلله » والالتجاء إليه،واستعانته ، وطلب الهداية الى الصراط المستقيم ، وهذا مضمون الفاتحة .

وكل ذلك مناجاة مع الله تعالى .

وإن صح ما يقوله مثلا ، وفى كل يوم آلانم نفس ، فليصرف هذه الأنفاس للمعدودة ، الى الذكر والسجود ، ولينقص هذه اللحظات من درجات كاله ، ليأمن بهذه المكتوبات من ضر التنين الذى لا يعتد بشر سواه ، ويتخلص من خطر الخطأ في هذا الاعتقاد .

و لا شك في أن الخطأ بمكن فيه ، إن لم يكن مقطوعاً به .

وان قال: ان عزوف القلب، الى حفظ ترتيب الافعال، والاذكار، هو الذى يشغلنى عن درجة القرب، فهو دعرى محال؛ لأن الهدى لا يحتاج الى تدكلف الحفظ، بل المشتهر غيره، اذا حفظ شيئاً مرة يناسب حاله، لم يعتبر اليقين به، مع حفظ طريقه والحاحه، بل يحد من نفسه فى ذلك هزة ونشاطا.

فكيف لا تكون قرة عين العبد في مناجاة محبوبة ، وخدمته التي رسمها وارتضاها له ؟

#### و مسألة ،

# ﴿ معنى ارتفاع التكليف ﴾ « عن الولى ،

بل معنى ارتفاع التكليف عن الولى ، أن العبادة تصير قرة عينه ، وغذاء روحه ، بحيث لا يصبر عنه ، فلا يكون عليه كلفه فيه .

وهو كالصبى يكلسَّف حضور المكتب ، وُيحمل على ذلك تمهرا ، فإذا اكتمل بالعلم ، صار ذلك ألذَّ الأشياء عنده ، ولم يصبر عنه ، فلم يكن فيه كلفة .

و تكليف الجائع ليتناول الطعام اللذيذ ، محال ، لأنه يأكله بشهوة ويلتذ به ، فأى معنى لتكليفه ؟

فإذن تـكليف الولى محال . والتـكليف مرتفع عن الولى بهذا المعنى ، لا بمعنى أنه لا يصوم ، ولا يصلى ، ويشرب ، ويزنى .

وكما يستحيل تسكليف العباشق النظر إلى معشوقه ، وتقبيل قدميه ، والتواضع له ، لأن ذلك منتهى شهوته ولذته ، فكذلك غذاء روح الولى ، في ملازمة ذكره ، وامتثال أمره ، والتراضع له بقلبه ، لا يمكنه إشراك القالب مع القلب في الخضوع ، إلا بصورة السجود ، فيكون ذلك كالاللذة الخضوع والتعظيم ، حتى يشترك في الالتذاذ قلبه ، وقالبه ، كما قيل :

ألا فاسقنی خمراً وقل لی هی الخر

أى لمدرك سمعي لذة اسمه ، كما أدرك ذوقي طعمه .

بل تنتهى لذة الولى من القيام لربه قانتا مناجيا ، إلى أن لا يدرك الورم فى القدم .

> فيقال له: ألم يغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فيقول: أفلا أكون عبداً مشكوراً؟

#### و مسألة ،

# هل يسقط وقع العبادة من القلب بتكلف

, المواظبة عليها ،

أما قولك ؛ إنه إذا تـكلف المواظبة على العبادات المشروعة ، وقد تغير اعتقاده فيها ، وسقط وقعما من قلبه ، فهل ينفعه ذلك ؟ فاعلم أنه ·

لو لم يعتقد أنه لافرق بين وجودها وعدمها ، فى حفظ درجة الـكمال والقرب ، أو دفع مهلـكات الباطل ، وجو"ز أن يـكون لله تعـالى سر فيها ، ليس يطلع عليه هو ، فعبادته صحيحة .

وإن اعتقد أنه لا فرق بين وجودها وعدمها ، وأنه لا يتصور أرف يكون تحت خاصيته سر ، هو لا يطلع عليه ، معبادته باطلة .

بل إيمانه بالإلهية ، والنبوة ، تخيل باطل ؛ فإنه إذا لم يحو"ز فى كال قدرة الله تعالى سرا بعينه مرب الاسرار ، وخاصية من الخواص فى الاعمال والاذكار ، فليس مؤمناً بكال القدرة ، ويرى القدرة قاصرة على قدرة عقله وهو كفر صريح .

وإن جو أز ذلك ، وإن لم يكن اعتقد أنه لم يكلف به ، فهو كافر بالنبوة جاهل بما علم بالضرورة من الشريعة ، فإنه صلى الله عليه عليه وسلم ، بلسّغ قوله تعالى :

[ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَدت عَلَى النَّمُو مِنِينَ كِتَاباً مَو قُدُواً ].

وفهم الصحابة ، وأهل الإجماع ، وجوب الصلاة على العموم من غير استثناء ، فإن شك في إيجاب الرسول ، فليتأمل القرآن والأخيار .

وإن شك في قدرة الله تعالى على نفسه في الأعمال والأذكار ، تكون الفريضة لأجله كالحصن له وجه المكال ، وكالحراسة على المهلسكات الباطنة

فليرجع إلى نفسه ، وليطالبها أنها عرفت استحالة ذلك بضرورة العقل ، أو نظره ؟ وأنه كيف يعتقد ذلك ويرى فى عجائب صنع الله تعالى ماهو فرع منه ؟

| د | ط | ب |
|---|---|---|
| ح | B | ز |
| ح | 1 | و |

حتى إن هذا الشكل المشتملكل ضلع منه على خسة عشر عدداً من حساب الجمّل ، إذا أثبت رقومه على خزف ، لم يصبه ألم ، بشرط مخصوص .

ولو أعطى المرأة التي تعذرت عليها الولادة عنـــد الطلق سهلت عليها الولادة .

وعرف ذلك بالتجربة ، وأنه يؤثر بخاصية تقصر عقولين الأولين والآخرين عن إدراك وجه مناسبته .

ويكثر مثل هذا في عجائب الخواص.

فن أين يستحيل أن يكون لنظم السكايات الإهلية في الفاتحة – مع الجمع بين أعمال جميع الملائسكة من القيام، والركوع، والسجود، والقعود فإن كل واحد عمل صنف من الملائسكة – خاصية في النجاة، الآخروية أوفى حفظ درجة السكال والقرب، أو دفع المهلسكات الباطنة التي تلدغ في القلب، لدغا أشد من لدغ الحيات والعقارب، أو مؤثراً في سعادة في القلب، لدغا أشد من لدغ الحيات والعقارب، أو مؤثراً في سعادة الآدى بوجه آخر من الوجوه، يقصر العقل عن إدراكه.

فمن لم يؤمن بإمكان هذا ، فهو عديم العقل والإيمان جميعاً .

#### ر مسألة ،

هل يستغنى المرء عن وسيلة الوصول إذا وصل

أما قوله: المقصود المعرفة ، والاستواء على طريق السير إلى الله يُقعالى . فقد استوى هـذا السالك على الطريق ، وعرف الله ، وكان التـكليف فقد استوى هـذا السالك على الطريق ، وعرف الله ، وكان التـكليف

وسيلة الوصول إلى هذا المقصود، وقد وصل واستغنىءن الوسيلة والمرشد وإن احتاج فقد توفى المرشد وتعذر مراجعته

فهذا أيضاً يُـفهم جوابه مما سبق ، لأن جميع ذلك صادر عن ظنه أن ما ليس حاصلا فى علمه ، فليس حاصلا فى نفسه ، وهو كعجوز ظنت أن ما تخلو عنه حجرتها تخلو عنه خزانة الملك ومملكته ، أوكسلمة ظنت أنه ليس فى العالم سماء الا سقف بيتها ، ولا أرض إلا عرصة بيتها .

وهذا جهل عظيم، فإن جميع ماوصل إليه الأولياء. بالإضافة إلى مقدروات الله تمالى أقل من قطرة فى بحر وإن سلم له وصوله درجة السكال فيجوز أن تكون صورة الصلوات الخس بطريق الحاصية، سبباً للترقى إلى درجات السكال التى نالها، أو يكون سبباً لبقاء السكال، أو دوامه، أو يكون لرسوخه حتى لايتزلزل فى سكرات الموت.

فإن لم يواظب عايها، فعساه يودعه الـكمال عند الموت، ويقال له: إنه إنما كان يثبت هذا، إذا عصفت رياح الموت بالمسامير الحمس، التي هي المسكدتوبات، وكان يستحكم بها، فلما خلا من المسامير، تزعزع وانقطع. فقد خبت وخسرت إذا فرحت بما عندك مر. العلم، وسيقال لـكم يوم القيامة و معاشر أهل الإباحة.

[ماسلككم في سقر؟]

فتقولون :

[ لم نك من المصلين ]

فعلاج هذا المغرور ، الضعيف العقل ، المريض القلب ، أن يتأمل هذه الأمور ، ويجوِّز الخطأ على نفسه ، والسلام .

#### -11-

# قضية التصوف

## إنكار التصوف

إن الذين ينكرون والتصوف وليسوا من رجال العصر الحديث فحسب و النائع بين والفقهاء و والصوفية و قدم والتصوف ونفسه و ولك أن النزاع بين والفقهاء و والصوفية و قدم والتصوفية و يحاربونهم ورجال والظاهر و على وجه العموم ينفرون من والصوفية و وحاربونهم وحرباً لا هوادة فيها .

والحرب قائمة آيضاً بين والصوفية ، ومن يتخذون العقلمقياساً لآرائهم ويرون أنه وحده الهادى إلى الرشاد .

ولم يهدأ الصراع قط بين , الصوفية ، وغيرهم ـ فقهاء كانوا أو عقليين ـ على مر الزمن .

ماهي مآخذهم على والتصوف ، ؟

أولا: يرى « الفقهاء ، \_ ويشاركهم في هذا الرأى كثير من الباحثين \_ : أن « التصوف ، دخيل على الإسلام : إذ ليس في الإسلام إلا التقوى ، والورع ، ونوع من الزهد يشبه أن يكرن عفة أو قناعة ... وقد ذم القرآن الرهبانية ، و نفر منها الحديث الشريف ، قال تعالى :

. وَرَهِ مِهِ انَيَّةُ الْمُسَدَّعُوهَا ، مَا كَتَبَنَاهَا عَلَمْيُهِم إِلَا ابْتَغَاءُ رَضُوانَ اللهُ فَمَا رَعُوهُمَا حَقَّ رَعَايِتُهَا . . . ، الآية .

وقال رسول الله عَلِيَّةِ: • لا رهبانية في الإسلام،

ثانياً : الآدلة على وجود الله ، و وحدانيته ، وقدرته ، و إرادته ، موجودة في القرآن الكريم ، في وضوح لا لبس فيه ، فإذا ماتركناه ، وذهبنا نلتمس

سواها في متاهات . التصوف ، ، فإننا لانأمن أن نضل في مجاهل الطريق .

ثالثاً: • التصوف ، ليس في متناول الجميع . فهو إذاً • أرستقر اطية .. تتنافي مع روح الإسلام • الديمقر اطية . . . .

ولأن «التصوف ، ليس فى متناول الناس جميعاً ، فهو إذا تسكليف. بما لا يطاق ، والله سبحانه لايكلف نفساً إلا وسعها .

رابعاً: «التصوف، ضعف، والإسلام قوة والله سبحانه وتعالى يقول: «وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا استطعتم مِن قَدُوة ومن رباط الحيل، ، والجهاد باب من أبواب الإسلام لايتلاءم مع صوم النهار وقيام الليل.

أما العقليون : فإنهم يرون أن الله ــ سبحانه وتعالى ــ منحنا العقل لنهتدى به إليه ، فإذا ما احتقرناه ــ كما يفعل « الصوفية ، ــ فقد احتقرنا أجل نعمة وهمها الله لنــا .

ويرى «العقليون ، أن العقل : هو الوسيلة الوحيدة للوصول إلى اليقين في محيط «ما وراء الطبيعة » ، وهم يبرهنون على وجود الله — عقلياً — ويرون في براهينهم غناء ودقة ، ويقيناً لا لبس فيه .

وقد حث الله في القرآن على استعال العقل ، والآيات التي تخاطب العقل وتدعو إلى استعاله كثيرة متعددة .

هذه هى أهم مايأخذه منكر و التصوف على ، التصوف ، و ، الصوفية ، و أما ماعداها ما يتهكمون به على الأشكال ، والطقوس والعادات التى يلصقونها به د التصوف ، وليست منه ، فإنا نضرب عنها صفحاً ؛ ذلك أننا نتحدث عن ، التصوف ، الحقيق و ، الصوفية ، الحقيقيون .

تحديد موطن النزاع:

و نريد الآن أن نبين ــ في إيحاز ــ بعض ما يراه , الصوفية في هذه

الاعتراضات ، لنتبين الحق فى هذا الغموض والاضطراب ، والخلط الذى يسود قضية « التصوف » .

إن الاستدلال على وجود الله لا يحتاج ـ فى نظر الصوفية إلى كدالذهن و إعمال الفكر .

كيف يتأتى أن يخفى الله ، وأن يكون من الحفاء بحيث نحاول جهدنا أن نتطلب ما يثبت وجوده من أدلة ؟

إن إثبات وجود الله ليس مشكلة فى نظر الصوفى، وإذاً، فإنه لا يؤخذ على الصوفى أنه يذهب إلى طرق خفية لينتهى من ورائها إلى الاستدلال على وجود الله .

ولـكن البشرية — شرقية كانت أو غربية ، ومسلمة كانت أو مسيحية ، وقد يمة كانت أو حديثة — لا تخلو من طائفة كبيرة تتطلب في إلحاح . وفي قلق ، وفي تحمس جارف ، ما وراء إثبات وجود الله والنفس الإنسانية هكذا خلقت : فكلما منح الله الإنسان عقلا كبيرا ، وذكاء حادا ، ونفساً طلعة ، كان ذلك مدعاة له إلى التوغل في البحث فها وراء الطبيعة .

إن وجود الله ووحدانيته ، وكونه عالما ، مريداً ، قادراً ، كل هذه مسائل هينة ، ولو وقفت عندها النفوس لماكان هناك فلسفة .

و لما كان علم السكلام .

ولما كانت الأبحاث النظرية فيما وراء الطبيعة .

ولماكان التصوف .

ولكن النفوس لم تقتصر على ذلك ، ولا يمكنها الاقتصار على ذلك ، ولن يتأتى لها ــ عن رغبة أو رهبة ــ أن تقتصر على ذلك !!

## المشاكل التي يراد حلما:

كيف خلق الله العالم؟ أخلقه عن العدم المطلق؟ فكيف إذن ينتج شيء .

إن شيئاً من لا شيء لا يتصوره العقل ، بل إنه يحكم باستحالته . .

أم خلقه من مادة كانت موجودة : فالمادة إذن قديمة ، قدم الله نفسه ، وهناك إذن قديمان : الله ، والمادة .

و إن أصغر ورقة من أوراق الاشجار التي يلاعبها النسيم ليست إلا بضعة منك : (جرماً من أجرائك) . كلا ، ولا أحقر دودة تسكن القبور ، وتسمن من لحوم الموتى أقل مشاركة لك في حياتك السرمدية ، .

ويقول : ﴿ إِن هَذَهُ الرَّوْجِ التَّى تُوجِدُ فَى كُلِّ مَكَانَ ، بَهَا يَحْيَى كُلِّ. مُوجُودُ ، وَهِي هُو ، (١) .

أحق هذا ؟ أم أن ذات الله لا تتضمن أرضا ولا سماء ، ولا برآ ولا بحرآ ، فهمى ، إذن ، محدودة : لأنها ما عدا هذا الكون .

ثم إن الله ـــ زيادة على ذلك ـــ لا يمكن أن يوجد فى كل مكان .

والله عالم .

أهو عالم بما كان على أنه كان ؟ و بما سيكون على أنه سيكون ؟ و بمـــا؛ هو كائن على أنه كائن ؟

<sup>(</sup>١) عن مبادى، الفاسفة ، ترجمة . الدكتور أحمد أمين . .

أم أنه عالم بما كان و بما هو كائن على أنه سيـكون؟ أم أنه عالم بما هو كائن و يما سيـكون على أنه كان؟ أيسيطر الزمن على علم الله؟

أم أن الله فوق الزمن ؟ و أنه في حاضر لا يزول ؟

ولكن كيف يتأتى لنا حقاً أن نفهم أن الله فى حاضر لا يزول ؟ مع بداهة شعورنا بالماضى والحاضر والمستقبل.

والله عالم حكما قلنا – أهو عالم بذاته فحسب لأن علمه فى شرفه وسموه وكاله إنما يتعلق بما يناسبه من شرف وكمال وسمو ؛ وليس ذلك إلا ذاته – سبحانه وتعالى –

آم أن علم الله يتعلق بذاته ، وبالكليات ، ولا شأن له بالجزئيات : لانها تافية لا قيمة لها ، والله منزه عن أن يتعلق علمه بالتافه ؟

أم علم الله يتعلق بذاته و بالكليات ، و بالجزئيات ، على الرغم مما في الجزئيات من نقص و تفاهة ، و من مناظر تشمئز منها النفس و يعافما النظر ؟

والله قادر. أهو قادر على كل شيء ؟ أقادر هو على الجمع بين الصدين مثلا ؟ أقادر على أن يجعل الثلاثة أكثر من العشرة ؟ والجزء أكبر من الكل؟ أم أن هناك المستحيل بالنسبة إلى قدرة الله ؟

وإذا كان هناك المستحيل بالنسبة إلى قدرته ، أفيتصف إذن بالكمال ؟ أم أن قدرته لا تتعلق بالمستحيل – كما يقول علماء الكلام – معتقدين أنهم بذلك قد حلوا الإشكال ؟

وائله مرید .

أيريد الحير والشر؟ فلم الحساب والعقاب أو المثوبة، إذن؟ وكيف يريد الشر؟ مع أن طبيعته خير محض؟كيف يريد الشر مع أن إرادة الشر في بني البشر تعتبر نقصاً . وإذا لم يكن يريد الشر فهل يحدث الشر فى هذا العالم رغماً عنه ؟ أم أنه يحدث وهو عنه راض وإن لم يكن له مريداً ؟ أيرضى الله عن الشر أم يكرهه ؟ إن رضاءه بالشر يتنافى مع كاله .

وإذا كان يكره الشر فكيف يوجد مع كراهيته له؟ أيحب الله أن يعصى ؟ أم أنه يعصى رغمًا عنه

وصفات الله عامة ، مطلقة ، شاملة ، لا نهائية : إنه رحمن رحمة مطلقة لا نهائية ، ورحمته وسعت كل شيء ؛ وهو جبار ، ذو جبروت لا نهائى ولطيف لا حد للطفه .

فكيف تنسجم الرحمة المطلقة مع الجبروت المطلق ، مع أن البداهة تقضى بأن تنفى كل صفة منهما وجود الآخرى ؟ وإنه لمن الرائع حقا : أن نرى ما يريد أن يراه الشاعر «اسماعيل صبرى ، حينما خاطب الله قائلا: وَمُرِ الوجود يَشِفُ عنك لكى أرى غضب اللطيف ورحمة البجبار أيمكننا أن نرى حقاً غضب اللطيف الذى لانهاية للطفه ؟ ورحمة البجبار الذى لانهاية لبجبروته ؟

والله عفو ، وعفوه مطلق شامل : إذ أن صفاته كاما مطلقة شاملة ، فهل اسماعيل صبرى محق إذا حينها يقول :

يارب أينَ تُمرَى تقام جهنم للظالمين غـداً وللأشرار لم يُبنقعفُو ُكُ فى السياوات العلا والأرضِ شبراً خالياً للنار.

وكيف يُسلقى الله بالمعرفة إلى رسله؟، بأى لغة يخاطبهم؟ وكيف ينزل والملك، على رسُول الله، فيراه ويسمعه فى حين أن من كانوا معه لا يرونه ولا يسمعونه؟!

ومن أين يأتى و الملك ، ؟ ، أمن السماء؟ ، و ليمَ ؟ ، مع أن الله في كل مكان ا

إن مشكلة الوحى ، هى الآخرى ، من المشاكل التى استنفذت الكثير من المداد .

وماذا بعد هذه الحياة ؟، أحياة أخرى جسمانية ، نأكل فيها ، ونلمو ، ونلعب ، ونسرح و بمرح ، ونأخذ بذلك ثمن ما أديناه فى حياتنا الدنيا العابرة : من عبادة ومن طاعة ؟

أم أنها حياة روحانية لا صلة لها بالمادة البتة !

أم أنها مزيج من الحياة المادية والحياة الروحانية ، تأتلف فيها المادة بالروح ، ائتلافاً منسجا متناغماً .

إن الذاهبين الأواين لم يعد منهم أحد ليصف لنا الحالة فى دقة دقيقة ، وفى تحديد محدّد .

والقرآن يتحدث عن نعيم الآخرة وعذابها ، فيفسر قوم وصفه على أنه حسى روحانى ، ويفسر آخرون وصفه على أنه روحانى بحت .

وما هدف الله فى إيجاد هذا العالم! أخلقه ليعبده: • وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ، ، أم خلقه ليعرف ، كما قيل : • كنت كنزآ مخيفاً فخلقت الخلق ، في عرفونى » .

إن كمال الله غنى عن أن يكون فى حاجة إلى طاعة البشر ، وأسمى من أن يكون فى حاجة إلى الله ، أن يكون فى حاجة إلى أن يعرف : ﴿ كَمَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الفقراءُ إلى الله ، وَاللَّهُ هُو َ الغَنَى الْحَمِدُ » .

أخلق الله العالم اعتباطاً ، أم خلقه لحكمة ؟

إن الله يتنزه عن أن يعمل العمل اعتباطاً ، : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّاما خَلَقْناكُمْ عَبَدًا ؟ ، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً !

والحكمة : إنما هي تعبير عن الغرض أو الهدف أو الغاية ، وذلك يني. عن الحاجة ، والله تعالى منزه عن الحاجة . نعود فنتساءل: لم أوجد الله العالم؟

والشيخ محمد عبده يذكر بعض المشاكل التي أثارت العقل، وجعلته ينشط إلى البحث والنظر، ويعدها من المتشابه. قال رحمه الله في رسالة التوحيد:

« جاء القرآن يصف الله بصفات ، و إن كانت أقرب إلى التنزيه بمارُصِفَ به في مخاطبات الاجيال السابقة فن صفات البشر ما يشاركها في الاسم ، أو في الجنس : كالقدرة ، والاختيار ، والسمع ، والبصر .

وعزا إليه أموراً يوجد مايشبهها فى الإنسان : كالاستواء على العرش ، وكالوجه ، واليدين .

ثم أفاض فى القضاء السابق ، و فى الاختيار الممنوح للإنسان ، وجادل النفالين من أهل المذهبين .

ثم جاء بالوعد ، والوعيد ، على الحسنات والسيئات ، ووكل الآمر فى الثواب والعقاب إلى مشيئة الله . وأمثال ذلك .

ويقول: وما حكاه الله من قصة آدم وعصيانه بالاكل من الشجرة فمما خنى فيه سر النهى عن الاكل والمؤاخذة عليه..

# الحس ومشاكل ما وراء الطبيعة :

هذه المشاكل لم أخترعها اختراعا ، ولم أبتدعها ابتداعاً . وإنما هي موجودة ، تصادفك في علم السكلام ؛ وهي موجودة قديماً ، وموجودة حديثاً ، وهي بعض من كل .

كيف نصل حقيقة إلى الإجابة عليها؟ ما هو السبيل الصحيح للاطمئنان التام فيما يتعلق بشأنها ؟ هل مرد الأمر فيهما إلى الحواس والملاحظة ، والتجربة ، والعلم الحديث ، وما فيه من طبيعة وكمياء ، أو من فلك وطب ؟ اللهم ، لا .

## العقل ومشاكل ماوراه الطبيعة :

أمرد ذلك إلى العقل إذن؟ أيكشف العقل حقاًعن ذلك؟ أيصل العقل إلى كشف مساتير ما وراء الطبيعة ، واختراق حجب ما وراء المادة والصعود إلى الملاً الاعلى ؟

وعقل من؟ أعقلي أنا؟ أنحتكم إلى عقلي وهو \_ فيما أرى \_ ناضج؟ وسيحلها دون أن يكون مسيئراً بهوى ، أو بعصبية . أثير ضي بعقلي حكما؟ أم نحتكم إلى عقلك أنت أيها القارى، العزيز؟ وهو فيها ترى ناضج؟ وسيحلها دون أن يكون مسيئراً بهوى ، أو بعصبية .

ولكن إمام «الشيعة» – بحسب نظرهم – معصوم، وهم يلجأون إليه فيما أدكم من الأمور، وسوف لايرضون بغير حكمه بديلا، وهم ملايين عدة ، أنستلممهم الرشد في هذه المسائل ؟

إنهم سوف لا يرضون بحكمنا ! أفننزل اذن على حكمهم؟ واذا نزلنا على حكمهم؟ واذا نزلنا على حكمهم ، أيوحِّد ذلك بين بنى البشر فيحصـــل الاتفاق المطلق على هذه المسائل ؟

ان المكاثوليك يرون أن البابا معصوم ، انه على الأقل – فيما يرون معصوم في الأمور الدينية ، ورأيه هو الفيصل في كل ما يتعلق بمسائل الدين ؛ أترضى آراؤه البوذيين ، أم المسلمين ، أم اليهود ؟

هل حل هذه المسائل من اختصاص القبعات ، أم من اختصاص العائم ؟ أحلما محصور في السربون؟ أم هو من اختصاص الآزهر؟

ان هذه المسائل ، شغلت الرءوس على اختلاف أنواعها: من ذوات القلانس من قدماء المصريين ، إلى حملة العائم ، إلى لابسى القبعات السود ؛ إلى أرباب الصفائر ، إلى ألوف تصببت عرقا من البحث ، (١) .

<sup>(</sup>١) من مبادي ُ الفلسفة . ترجمة , الدكتور أحمد أمين ،

إلى أى هؤلاء نلجا في حلما؟ لقد:

تعيرت البدومُ ماذا تكورثُ وضلتَّت بوادى الظنون الحضَّر قد تقول ؛ إنها من اختصاص الفلاسفة ؛ ويجب أن ناجأ إذن إلى أهل الاختصاص .

أنلجاً إلى عقل وأفلاطون، أم إلى عقل وأرسطو، .

وهل نلجأ إلى عقل . بَيْكُون ، أم إلى عقل . ديكارت ،

هل تلجأ إلى عقل دفيلسوف، حسى ؟ أم إلى عقل دفيلسوف، مثالى ...؟
أم نلجأ إلى علماء السكلام؟ وأيهم؟: أللنظام، وقد كان حاد الذكاء
متوقد الذهن، صاحب منطق وجدل؟.. إن دابن تيمية، لايرضى لنا ذلك
دوابن تيمية، رجل واسع الإطلاق، حاد الذكاء، متوقد الذهن فهل نتبعه
أم نتبع شخصية من شخصيات العصر الحديث؟ فهل نتبع د الشيخ محمد
عبده، أم نتبع دالشيخ عليش، ؟ إن كلا منهمار جل فاصل، واسع الإطلاع

والكنهما لا يكادان يلتقيان في شيء من آرائهما سواء في ذلك الوسائل والأهداف ؛ فإلى عقل أيهما نحتكم ؟ . .

وبعد كل ذلك أليس رأى ، كانت ، هو الحكمة كل الحكمة حينها يقول ، إن عقل الإنسان مركب تركيباً يؤسف له ، فإنه مع شغفه بالبحث في مسائل لا تدركها حواسنا ، لم يستطع أن يكشف عن معمياتها ، .

أما الإمام . الرازى ، فإنه يقول في عجز العقل :

نهاية ألم إلعقول عقال وأكثر سعى العالمين ضلال ولم نستفد من بحثنا طوّل عمر نا سوى أن جمعنا فيه قيل وقالو ًا

ومن كلامه الحكيم: ﴿ وَلَقَدَ تَأْمُلُتُ الطَّرُقُ ﴿ الْنَكَلَامِيةٌ ﴾ ، والمناهج ﴿ الفَلْسَفَيَةُ ، فَمَا رَأَيْتُهَا تَشْنَى عَلَيْلًا ، وَلَا تَرْوَى غَلَيْلًا .

ويقول في وصيته التي أملاها على تلميذه . ابراهيم ، بن . أبي بكر ، الأصفهاني : . ولقد اختبرت الطرق . الكلامية ، والمناهج . الفلسفية ،

فما رأيت فيها فائدة تساوى الفائدة التي وجدتها في القرآن العظم ، .

والإمام « الرازى ، هذا ، هوالذى يقول فيه صاحب « وفيات الاعيان ، : « فاق أهل زمانه في علم « الكلام ، ، و « المعقولات ، ، وعلم « الأوائل ، .

وليس كانت ، وليس الرازى إلامثلين من أمثلة عديدة تتلاقى فى النهاية مع الشاعر الرقيق إسماعيل صبرى فنرجومن الله ما يرجر حينها يلجأ إليه قائلا: يارب أمَّله في لفضلك ، واكفنى شَطَطَ العقول ، وفتنة الافكار

ومع ذلك فهذه المشاكل تقض مضاجع كثيرين من ذوى الإحساس الدينى المرهف ، وتؤرق أعينهم ، وتشغلهم ــ مصبحين بمسين ــ ومثلهم في ذلك مثل إبراهم ــ عليه السلام ــ إذ :

, قال : رَبِّ أَرِيْ كَيْفَ أَجْنِي المُوتَى ؟

قال: أَوَ لَمْ تَؤْمِن ؟

قال: بَلِيَّ ، ولكرن ليطلميِّن قَـكُلُّنِي . . . .

فما هي الوسيلة التي يروون عن طريقها غلتهم . وتشني صدورهم .

إن الدين لم يتعرض لهذه المشاكل ، والحس لا يصل إلى حلما ، والعقل بموازينه ومقاييسه وقواعده عاجز كل العجز كما رأينا سابقاً عن الوصول إلى حلماوليس أدل على عجزه من التجربة الواضحة لمكل ذى عينين : إن الفلسفة منذعمد سقراط تتخبط و تتعش ، و تتضارب و تتناقض ، و تحل و تعقد ، و لا تصل ألبتة إلى نتيجة حاسمة في أية مسألة من مسائل ما وراء الطبيعة الشائكة .

وعلم الكلام مختلف مضطرب ، يحارب بعضه بعضاً ، بل و يكمفرر جاله بعضهم البعض .

إلام نتجه إذن ؟

إننا إذا نفضنا أيدينا من الحس؛ فذلك لأننا لم نجد فيه غناء. وإذا أعرضنا عن العقل ، فليس ذلك احتقاراً له ، لأننا نستعمله معترفين بفضله فى ميدانه الخاص به ، وإنما كان إعراضنا عنه فى ما ورا. الطبيعة لاننا لا نريد أن نقحمه فى غير دائرة اختصاصه ،

نعود فنقول إلام نتجه؟ إن الأمر ليس بهين !! و تكشف الطريق الصواب ليس من السهولة بمكان ،

# البصيرة ومشاكل ما وراء الطبيعة:

و لـكمننا إذا ما لجأنا إلى الله نستلهمه الخبر ونستهديه الطريق الرشاد، وإذا ما توجهنا إلى القرآن نسترشده فيها أدلهم وخنى، فماذا نجمد ؟

نجد أن القرآن الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه يرشد، في مواطن عدة ، إلى نوع من المعرفه ، ليس طريقه الحس ، وليس طريقه العقل ، و لا يستمد صراحة من الكتب المقدسة ، ذلك النوع في أبسط صوره وأعمها وأشملها هو الرؤيا . فالقرآن يحدثنا في سورة يوسف عن عدة رؤى : • إذ قال يوشف لابيه يا أبت إني رأيت أحد عشر كوكبا والشّمس والقسمر رأيته م في ساجد بن .

ويعتقد والده فى رؤياه ، ويؤمن بها ، وبسدى إليه النصيحة : . يابُدنى لا تقصُص رُو ياك على إخو بِك فيكيد والك كيدا ، .

وحينها سجن العزيز يوسف « ودَ خَلَ معهُ السجن فتيان .

قال أحدهما: إنى أراني أغْصِر ُ خمراً .

وقال الآخر : إنى أراني أخمِلُ فوق رَّاسى خُبْرَا تَّ كُلُّ الطير منهُ ..
وذهبا إلى يوسف واستنبآه الآمر ، وطلبا إليه مستعطفين : « نَـبُّـشَـنَا
بِتَاو يلهِ إنا زاكَ مِن المحسِنين ، ونباهما يوسف بتأويل الرؤى .

ولا تقتصر السورة على ذكر ذلك : ﴿ وَقَالَ المَلْكُ ۚ إِنَّى أَرَى سَنَّبُعَ

بقرات ِ سِمَانِ ، یا کُلمِنَ سَبُع عِجاف ، وسَبْعَ سنبلات نُحضر ، وأخر یا بیات ، یا الملک آفتونی فی رُوزیای اِن کنتم للر ُویا تعبرون ، .

ويفسر « يوسف » تلك الرؤى ، فيرى : أن نفس « الملك ، تكشف لها المستقبل ، ورأت الغيب المحجوب ، وعبرت عنه فى صورة رمزية ، ويفسر «يوسف» الرمز قال : تَرْرُ وَعُون سَبْعَ سِنِين دَأَباً ، فَكَا حَصَدُ تَدُمُ فَكَ رُوهُ فِي شُذَبْلِهِ ، إلا قَلِيلاً عِمَّا تَكَ كُلُون .

ثُمُمَّ يَأْتِى مِنْ بَعْدِ ذَ لِكَ سَبْعِ شِدَادَ ، يَأْكَلَن مَاقَدَ الْمَا لَهُنَّ ، لَا كَلَنْ مَاقَدَ الْمَا لَكُونَ ، لَا قَدَلِيلاً مِمَّا تَحْصَنُون .

تُسُمَّ يَا أُرِقَى مِنْ بَعْد ذَ لِكَ عَام فِيهِ يُسَعَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُ ونَ. ولما اجتمع شمل « يوسف » بأبيه وأخوته وخر ً له أخوته سجدا : ذكر « يوسف ، أباه برؤيته السابقة وقال : « يَا أَبِت هَذَا تَا وَيِلُ رُويايِ مِنْ قَـبُلُ ، قَـد جَعَلَهَا رَبِي حَقيًا ، .

وألحديث الشريف يذكر . أن الرؤيا جزء من سته وأربعين جزءاً من النبرة .

ليست الرؤيا معرفة حسية ، وليست معرفة عقلية ، وليست معرفة مصدرها الكتاب المقدسة .

ولكن ، قد قرس الله تعالى على خلقه بأن أعطاهم أنموذجا من خاصية النبوة وهو النوم ؛ إذ النائم يدرك ما سيكون من الغيب ، إما صريحاً ، وإما في كسوة مثال يكشف عنه التعبير . وهذا لو لم يجربه الإنسان من نفسه – وقيل له : إن من الناس من يسقط مغشياً عليه ، كالميت ، ويزول عنه إحساسه وسمعه وبصره . فيدرك الغيب – لانكر وأقام البرهان على استحالته وقال : القوى الحساسة أسباب الإدراك ، فن لا يدرك الأشياء

مع وجودها وحضورها فبأن لا يدركها مع ركودها ، أولى وأحق . وهذا نوع قياس يكذبه الوجود والمشاهدة ،(١).

والنبوة ، هى الآخرى ، ليست معرفة حسية ، وليست معرفة عقلية . إنها ليست تجربة ، وليست منطقاً ؛ ليست استقراء القصا أو تاماً ، وليست فياساً من الشكل الاول أو الرابع ، ولكنها وحى من الله .

والقرآن غاص بهذا البمط من المعرفة الإلهية : إنه غاص بذكر الأنبياء الرسل الذين كلمهم الله وحياً ، أو من وراء حجاب ، أو بإرسال الرسل إليهم : أعنى الملائكة .

والقرآن يحدثنا أيضاً فى أسلوب قصصى طريف شائق عن العبد الصالح الذى أحد سيدُنا «موسى» فى البحث عنه جَهْدَه ، حتى وجده وأبدى رغبته فى اصطحابه ومرافقته ، فقال له العبد الصالح:

إنَّـك لــَن تَسْتُطيع مَعَى صَبْراً. وألح «موسى».

وقبل العبد الصالح — فى النهاية — على شروط اشترطها ، ولم يكن فيها رفيقاً , بموسى ، أو عطوفاً عليه . . .

وسارا فأخذ العبد الصالح يأتى بأعمال لا تنسجم مع العاطفة ، ولا مع المنطق ، ولا مع القانون .

ولم يكن موسى ليحتمل الصبر على ما يرى دون تفسير له وتعليل .

وكان من أول شروط العبد الصالح عليه ألاً يسأله عن شيء ، ولم يجد موسى إلى الصبر سبيلا ، ولم يجد العبد الصالح ــ وقد أخل موسى بالشرط ــ مناصاً من أن يعلنها صريحة و اضحة « هَذَا فِرَ اقْ كَيْسَنِي وَ بَيْسَنِكَ ، والقصة

<sup>(</sup>١) الغزالي في المنقذ من الصلال .

والقصة كلها حرية بأن تذكر بأسلوب القرآن الطريف الشائق :

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ : لاَ أَبْرَحُ حَقَّى أَبْدَلُغَ مَجْمَعَ الْبَدِينَ أَوْ أَمْضِى حُقْبَا . فَلَمَةًا بَلَـعَا مَجْمَع اَيْنِيْهِمَا نَسِيَا حُو تَدَهُمَا ، البَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِى حُقْبَا . فَلَمَةًا بَلَـعَا مَجْمَع اَيْنِيْهِمَا نَسِيَا حُو تَدَهُمَا ، فَلَمَةًا مَجْمَع اللّهِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

آرِتْنَا غَدَاءَنَا ، لقد لقِينَا مِن سَفْرِ نَا هَذَا نَصَبًا .

قال : أَراَيت إِذْ أَوَيْهُ مَا إِلَى الصَّخرَةِ ، فَإِنِّى نسيتُ الحوت ، وَمَا أَنسانِيهُ إِلاَ الشَّيْطانُ أَنْ أَذْ كُرَءُ ، واتخسَدَ سَبَيلَهُ فِى البَخرِ عِجَبَا. قال : ذَلك مَا كُننَا نَسْبُغ ؛ فار تداً على آثارِ هِمَا قَصَصاً ، فوجَدًا عَبْداً مِن عِبَادِ نَا آثَدُ فِي البَحْرِ ، فَارْتَدًا عَلْمَاهُ مِنْ لَدُننَا عَلِمًا .

قال له مُوسى: هَل أَتَّـبِهْكَ عَلَى أَن تُسَعَلَـمَى مِمَّا عُلَــّمْتَ رُشَدا؟ قال: إنَّـكَ لَـن تستَطيع مَعَى صَـبْراً، وكَيْف تَصْـبِر عَلَى مَا لَمْ تُحِط بِهِ خُـبْراً ١١١.

فَالَ : سَتَجِدُ نِي إِنْ شَاءَ اللهِ صَابِرًا وَ لا أَعْصَى لكَ أَمْرًا .

قالَ : فإِن ِ اتَّـبَعْتَنَى فلاَ تَسَالَنَى عَن شيءٍ حَتَى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً. فانطلَلُهُ أَحَدِثُ لك مِنْهُ ذِكْراً.

قَالَ : أَخَرِ قَنْتُهَا لِلْتُغْرِقَ أَهْلَمَهَا !! لقد جَيْنَتَ شَيْنَاً إَمْراً !!.

قال: ألم أقْلُ : إنَّكَ لَن تستَطِيعَ مَعِي صَـبرا؟.

قال: لا تَـُوَ اخِذَ في بِمَا نَسِيتُ وَلا تَـُر هِقَنَى مِن أَمْرِي عُسْراً. فانطكة احَتَّى إذا لـَقِهَا غُـلاماً فَـقَـتَكُهُ.

قال: أَقَدَقَلْتَ نَدْهُمَا رَكِيَّةً بِغَدْرِ نَدْهُسِ لَقَدْ جِنْسَتَ شَيِئاً أَنْكُرْراً. قال: أَلَمْ أَقَدُلْ لَكَ : إِنَّاكَ لَدَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَـبْراً؟ قال : إنْ سَالَـٰتَكَ عَنْ شيءٍ بَعْدَ هَا فلاَ تَنْصَاحِبُني ، قد اَبلَـغْستَ

فَانْـَطَـلَقَا حَتَى إِذَا تَسَيّا أَهْلَ قَـر يَـة اسْتَطَـْهُمَا أَهْلَـمَا فَـأَ بُو ا أَنْ يُشْتَطَـهُمَا أَهْلَـمَا فَـأَ بُو ا أَنْ يُشْتَطَـهُمَا أَهْلَـمُا وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ ع

قال: لو شِئْتَ لَتَّخُذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً .

قال : هَـــذَا فِرَاقَ بَيْـنَى و بَيْـنِكَ ، سَأْفَـبِّـتُـُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَـنِرًا .

أَمَا السَّفِينَة فَكَانَت لَمَسَاكَينَ يَعْمَلُونَ فَى الْبَحْرِ فَا أَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا ، وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكُ كِيْ الْجُذُكُ كُلُّ سَفِينَيةٍ غَصَبْهَا .

وَأَمَا الغُدَلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَشِينًا أَنْ ثُمِرَ هِقُدُهُما طَنْعَيَانًا وَأَمَا الغُدَارَ وَأَمَا لَ يُهُمُ خَدِيْرًا مِنْهُ وَكُنُونَ كَاهُ وَأَقْرَبَ رُحْمًا.

وأما الجِدَارُ فَكَانَ لَغُدُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فَى المَدِينَةِ ، وَكَانَ تَحَتَّهُ كَنْرُ لَهُمَا ، وَكَانَ أُمُوهُمَا صَالحاً فَا رَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبِلُخا أَشُدُهُمَا وَيَسْتَمْخُو جَالَهُما ، وَكَانَ أَمْرِي ، ذَلِكَ تَدَاوِيلُ كَنْنَهُما رَحَمَةً مِن رَبِّكَ ، وَمَا فَعَلَمْتَهُ عَنْ أَمْرِي ، ذَلِكَ تَدَاوِيلُ مَالَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَدِرًا (١) ، .

هناك إذن طريق للمعرفة ، غير الحس وغير العقل .

ما السبيل إليه ؟

## الطريق إلى المعرفة:

إن تجارب الصالحين ، منذ عصور متطاولة ، دلت على أن تزكية النفس ،

<sup>(</sup>١) سورة و الكوف ، ٦٠ - ٨٢ .

و تطهيرها والإلتجاء إلى الله ، والتقرب إليه ، كل ذلك يسمو بالإنسان إلى عالم من الروحانية تستشرف فيه النفس إلى الملا الاعلى ، فتفيض عليها منه نفحات ، وإلهامات ، ومعرفة لا تتأتى لذوى النفوس المادية ، الذين شغلوا بالدنيا عن الدين ، وبالمادة عن الله .

# طريق البصيرة طريق صواب:

ولكن الكثيرين يشكنُون في هذا الطريق – طريق البصيرة الذي سبيله النزكي والتطهر – الموصل إلى المعرفة ، ويرون أنه أسطورة من الأساطير أو خرافة من الحرافات ، ويتطلبون في إلحاح الإستدلال على أن هذا الطربق صحيح .

ويرون أن النبوة ، والرسالة ، والعبد الصالح ، كل هذه أمور خارقة للعادة أرادها الله فكان ما أراد ، ولكن ليس هناك من دليل على أن غيرهم من البشر يستطيعون أن يصلوا إلى معرفة إلهامية . فما الدليل إذن على أن التصوف وسيلة من وسائل المعرفة ؟ .

إلى هؤلاء نقول ما قاله الشيخ ، عبد الواحديجي ، لامثالهم من المعترضين ، قاله فى ساحة ، السربون ، لاساتذة الجامعة ، وعلماء باريس ، حينما دعوه ليحاضرهم فى « ما وراء الطبيعة » .

« سيتساءل قوم : أمِن الممكن أن نتخطى الطبيعة فنصل إلى ما وراءها ؟ إننا لا نتردد فى أن نجيبهم فى وضوح واضح : ليس ذلك ممكناً فحسب ، ولكن ذلك واقع موجود .

سيقولون : تلك قضية تفتقر إلى برهان .

ولكن أى برهان يمكن أن يقدمه الإنسار على وقوع هذا الأمر وجوده؟ إنه لمن الغريب حقاً أن يطلب البرهان على إمكان نوع من المعرفة ،

بدلا أن يحاول الإنسان أن يصل إليها بتجربته الشخصية ، سالـكا إليها ما تتطلبه من سبل .

إن الشخص الذي وصلى إلى هذه المعرفة لا يعنيه في قليل أوكثير ما يثور حولها ، من جدل ونقاش .

وإنه لمن البسين الواضح أن إحلال « نظرية المعرفة ، محل المعرفة نفسها إعلان صريح على عجز الفلسفة الحديثة ، .

وهذا الرأى نفسه هو مايراه كثير من كبار المفكرين ، فى كل عصر : إنه رأى الفارابي ، ورأى ابن سينا ، ورأى الشيخ محمد عبده :

يقول الاستاذ الإمام في رسالة التوحيد:

وأما أرباب النفوس العالمية ، والعقول السامية ، من العرفاء بمن لم تدن مراتبهم من مراتب الأنبياء ، ولحكم مرضوا أن يكونوا لهم أولياء ، وعلى شرعهم ودعوتهم أمناء ، فكثير منهم نال حظه من الأنس بمايقارب تلك الحال وحال الاتصال ، في النوع أو الجنس ، لهم مشارفة في بعض أحوالهم على شيء من عالم الغيب ، ولهم مشاهد صحيحة في عالم والمثال ، لاتنكر عليهم لتحقق حقائقها في الواقع ، فهم لذلك لا يستبعدون شيئاً بما يحدث به عن الانبياء حملوات الله عليهم – ومن ذاق عرف ، ومن حرم انحرف .

ودايل صحة ما يتحدثون به وعنه : ظهور الآثر الصالح منهم ، وسلامة أعمالهم مما يخالف شرائع أنبيائهم ، وطهارة فطرهم مما يذكره العقل الصحيح ، أو يمجه الذوق السليم ، وانتفاعهم بباعث من الحق الناطق في سرائرهم ، المتلالي في بصائرهم ، إلى دعوة من يحف بهم إلى مافية خير العامة ، وترويح قلوب الخاصة .

ولا يخلو العالم من متشبهين بنهم ، ولنكبن لما أسرع ما ينكشف حالهم ، ويسوء مآلهم، ومآل من غرروا به ، ولا يكنون لهم إلا سوء الآثر في تصليل

العقول، وفساد الآخلاق، وانحطاط شأن القوم الذين رزئوا بهم، إلا أن يتداركهم الله بلطفه، فتكون كلمتهم الخبيئة: كَشَجَرَة خَبِيشَة اجْتَثَتْ مِنْ فُوْقِ الآرْضِ مَا كُمّا مِنْ قَرَّار (١) . .

# التصوف أرستقراطية :

عما سبق نتبين: أن والصوفية، يرون أن الحس وسيلة إلى المعرفة، لله مندانه -

وأن العقل وسيله إلى المعرفة، له ميدانه هوأيضاً .

والبصيرة — التى سبيلها تزكية النفس — وسيلة إلى المعرفة ، لها ميدانها .
ولا صلة لتزكية النفس بالعاطفة . و ، الصوفية ، أقل الناس ، تأثرا 
بالعواطف ، على خلاف ماهو مشهور عادة ، وإذا استعملوا أحيانا كلمة 
القلب ، فلا يعنون بها ما يتصل من قرب أو من بعد بالعاطفة .

و تزكية النفس طريق صعب المرتق ، و تركيز الانتباه في الله ، و هو المقصود بـ « الذكر ، و عر المسلك ، ولذلك كان طريق التصوف طريقا خاصا لا يمكن سلوكه إلا لطائفة قليلة من الناس ، وإذا نظرنا إلى الشروط التي يجب توافرها في السالك ، علمنا أن النفوس الجديرة بسلوك هذا الطربق من الندرة بمكان .

ومن هنا يعترض خصوم والتصوف ، قائلين :

رالتصوف ، إذن: رأرستقراطية ، م

وهذا اعتراض لا قيمه له : ف , التصوف ، حقاً , أرستقراطيه ، . وطبيعة الأمور تأبي إلا أن يكون , أرستقراطية ، ؛ إنه نظام الصفوة

<sup>(</sup>١) رسالة , الشيخ محمد عبده ، في التوحيد ط صبيح ص ٦٩ - ٧٠ .

المختارة ، إنه نظام هؤلاء الذين وهبهم الله حسًّا مرهفاً ، وذكاء حاداً .. وفطرة روحانية ، وطبيعة تكاد. تسكون مخلوقة من النور .

# الديمقراطية أسطورة :

وإذا كانت والديمقواطية ، معناها التساوى فى كل شىء ، فهى أسطورة من الأساطير : فالتساوى لا يوجد فى عالم الطبيعة بحال من الأحوال : إنه لا يوجد بين بنى آدم فى المدن ، لا يوجد بين بنى آدم فى المدن ، أو فى القرى .

إن الله لم يسو بين الناس فى ألوانهم ، و لا فى قوستهم الجسمانية ، و لا فى ذكائهم ، و لا فى دهائهم و مكرهم ، و لا فى أرزاقهم و حظوظهم . . و نظام ، الطبقات ، الذى يسود فى ، الهند ، ، والذى ننتقده و نشنع عليه . إنما هو النظام الواقع فعلا فى جميع أقطار الارض .

و « الروس » الذين بلغت « الديمقر اطية ، عندهم حد الفوضى ، فبهم. الرئيس والمرءوس ، والسائد بذكائه وقوته ، والمسود بغبائه وضعفه .

و « الإنجليز » فيهم « الملك » و « الأمراء » و « النبلاء » ، وفيهم. « عامة الشعب » .

و «أفلاطون»، وهو «فيلسوف» نابه، قسم جمهوريته المثالية. إلى «طبقات،، وذلك بحسب استعداد كل طائفة من الطوائف: فني «جمهوريته:

طائفة والإنتاج، وهي الطائفة ذات والمعدة ، الشرهة ، والشهوة الغلابّة ... وطائفة والجند ، ذات العاطفة القوية .

وطائفة , القادة ، معدن العقل والحكمة ، والبصيرة ، والإشراق .

# التصوف نهج الخاصة :

«النصوف» «أرستقر اطية »، وهوفى ذلك منسجم مع طبيعة الأمور: وعلى هذا لا يمكن أن يوجه إلى «التصوف » الاعتراض الرخيص ، الذى يقول: لوشمل «التصوف » كل الناس ، لفسد العالم: ذلك أن الناس جميعاً لا يمكن أن يصبحوا متصوفين ، فطبيعتهم تأبى ذلك ، وأئمه «التصوف » يعلمون حق العلم أنه لا يمكن أن يطلب من طائفة الإنتاج: طائفة المعدة والشهوة أن ينهجوا نهج السادة المختارين: معدن الصفاء والحكمة .

الناس معادن: على حد تعبير الرسول - يَرْالِكُهُ -: ومعادنهم ثابتة لا تتغير في وخيارهم في الجاهلية ، خيارهم في الإسلام إذا فقهوا ، إن فيهم المعدن الذهبي ، وفيهم غير ذلك .

ويصور الشيخ مجمد عبده ذلك خير تصوير فيقول في رسالة التوحيد :

« بماشهدت به البديمة : أن درجات العقول متفاوتة ، يعلو بعضها بعضاً ؛

وأن الآدفي منها لايدرك ماعليه الآعلى ، إلاعلى وجه من الإجمال ؛ وأن ذلك ليس لتفاوت المراتب في النعليم فقط ، بل لابد معه من التفاوت في الفطر التي لا مدخل فيها لاختيار الإنسان وكسبه ، ولاشبهة في أن من النظريات : عند بعض العقلاء ما هو بديهي عند من هو أرقى منه ، ولا تزال المراتب ترتق في ذلك إلى مالا يحصره العدد ، وأن من أرباب الهمم وكبار النفوس من يرى البعيد عن صغارها قريباً ، فيسعى إليه ، ثم يدركه ، والناس دونه ينسكرون بدايته ، ويعجبون لنهايته ، ثم يألفون ماصار إليه ، كأنه من المعروف الذي لا ينازع ، والظاهر الذي لا يجاحد ، فإذا أنكره منسكر من الناس على قلته — ظاهراً في كل أمة إلى اليوم ، (۱) .

<sup>(</sup>١) : رسالة التوحيد « للشيخ محمد عبده ، ط صبيح ص ٧٧ ·

والله سبحانه يذكر تمايز الناس فيما ينعم عليهم به ، ويبين أن منهم الانبياء ، ومنهم الصديقون ، ومنهم الشهداء ألح . قال تعالى ؛

« وَ مَن يُسطِعِ اللهَ وَ الرَّسُولَ فَمَا وَلَـثِبَكَ مَعَ النَّدِينَ أَنْعُمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ يَفِعُمْ : مِن النَّبِينِ ، وَالصَّلَّ يَقِين ، والشهداء ، والصَّالِحِين ، وَحَسُنَ الْوَلَمِينَ ، وَالصَّلَ مِن اللهِ ، وكَفَى بَاللهِ عَلِيمًا . . الفَصْلُ مِن اللهِ ، وكَفَى بَاللهِ عَلِيمًا . . . النساء ٢٩ ـ ٧٠

لا يدعو « الصوفية » إلى أن يكون الناس جميعاً متصوفين . و « جل جناب الحق عن أن يكون شريعة لـكل وارد ، أو أن يطلع عليه إلا واحد . .

إن أهل الحق نادرون ، وهذه فكرة بديهية ، لا تحتاج إلى الاستفاضة بيد أن « الصوفية » إذ كانوا لا يدعون الناس جميعاً إلى « التصوف » فإنهم يعملون جَهْدهم للوصول إلى مجتمع أسمى ؛ إنهم يريدون أن يسود بين جنبات المجتمع جو من الروحانية والرحمة والمحبة ، يجعل الناس إخواناً متعاونين ، متكاتفين .

تفاوت الناس في فهم الدين :

أما الاعتراض : بأنه إذا كان الإسلام الحق هو «التصرف » ، فالإسلام دين طائفة محدودة ، لا يتيسر لكل إنسان ، فهو اعتراض لا ينسجم مع النزعة العامة عند «الصوفية » .

إن « الصوفية ، لا يكفرون من عداهم ، إنهم يرون أن طائفة « الإنتياج ، ناجية .

ونحن جميعاً نعلم أن الدين الإسلامي ليس في متناول جميع الناس بدرجة واحدة ؛ إن إيمان وأبي بكر ، \_ رضوان الله عليه \_ ليس كايمان والحداد،

والرسول — صلى الله عليه وسلم — يمثل تفاوت الطبائع فى الاسترشاد فيقول :

وإن مثل مابعثنى الله به من الهدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضاً:
 فكان منها طائفة مطيبة مقتبلت الماء، فأ نبتت الكلا والعشب الكشير،
 وكان منها أجادب أمسكت الماء فأنفع الله تعالى بها الناس فشربوا منها وسقوا وزرعُوا.

وأصاب طائفة منها أخرى إنما هي قيعان : لا تمسك ماء ولا تنبت كلاً ، فذلك مثل من فقه في دين الله تعالى ونكفكه ما بعثني الله تعالى به فعلم وعَلَمْ م ومثل من لم يرقع بذلك رأساً ، ولم يقيل هدى الله الذي أرسكانت به ، .

## التصوف قوة :

والتصوف قوة : ذلك أن نفوس , الصوفية , هينة عندهم في سبيل الله إنهم يبذلونها عن رضى لإعلاء كلمة الله ، فهم الذين جشموا أنفسهم المشاق لنشر الإسلام بين ربوع أفريقيا وأقطارها التي لم تفتتحها الجيوش الإسلامية وقد كان لهم الفضل الاكبر في نشر الإسلام في . أندونيسيا ، وغيرها من الاقطار النائية .

وكانوا ينشرونه بالقدوة الطيبة ، والخلق الكريم ، أكثر مما ينشرونه بالدعاية التي قد لا تجدى .

وكان الكشير منهم من المرابطين ، ومعروف أن المرابط هو ذلك الشخص الذى يعيش على الحدود الإسلامية . مكر سياً حياته لصد غارة الأعداء .

والعبادة والروحانية ، والزهد والورع ، كل ذلك ليس من مظاهر

الضعف ، وإنما هو قوة ؛ وقد كان ، غاندى ، وحده أشد على الإنجليز من آلاف مؤلفة من الجيوش المناضلة ، وقد كان صوته يهز أرجاء العالم .

يقول ابن سينا عن الصوفى « العارف الشجاع ، وكيف لا وهو بمعول عن تقية الموت ، ا ه .

« التصوف » روحانية ، والروحانية قوة ، ولا يتمارى في ذلك اثنان .

#### \* \* \*

# حديث الرهبانية موضوع:

و « لم يعد من الجائز أن يقال إن « محمداً » يَرْالِنَهُ أخرج «المتصوفة» ابتداء من الجماعة « الاسلامية » : إذ لا يخفي على أحد اليوم أن الحديث المشهور : « لا رهبانية في الإسلام ، الذي ذهب « شبرنجر » في تفسير ه هذا المذهب ؛ حديث موضوع .

وليس من شك أنه وضع فى القرن الثالث الهجرى ، على أكثر تقدر، تحبيذاً ، وتدعيما لتفسير جديد ، للآية السابعة والعشرين ، من سورة الحديد ، التي ورد فها ذكر ، الرهبانية ، .

وهو تفسير بحرمها ، ويعيذ الإسلام منها .

وكان مفسرو القرون الثلاثة الأولى للهجرة أمثال ، بجاهد ، ، و « أبى أمامة الباهلي ، . . . ، و « المتصوفة ، القدامى الذين عرفوا بالحرص : (أنظر جنيد . دواء الارواح ) ، قد أجمعوا على تفسير هذه الآية تفسيراً يجيز الرهبانية ويمتدحها ، قبل أن يشيع التفسير المعارض ، الذى غلسَّبه الزمخشرى على جميسع التفاسير ، (۱) .

<sup>(</sup>١) من دائرة المعارف الإسلامية ، الطبعة العربية ، المجلد الخامس العدد السابع ص ٢٦٧.

## تفسير آبة الرهبانية:

أما الآية السابعة والعشرون من سورة والحديد ، فهى : و ثم قَ قَفَيْنَا عَلَى آثَارِ هِمْ بِرِ سُلْمَنَا وَقَ فَيْنَا بِعِيسَى بْنِ مَن يَمَ وَآتَ يَدْنَاهُ الْإِنْجِيلَ وَجَعَلْمُنَا فِي قَلْمُ وَاللَّهُ الْإِنْجِيلَ وَجَعَلْمُنَا فِي قَلْمُ وَاللَّهُ الْمَا اللَّهُ فِي اللَّهُ وَلَ هُبَانِيَّة وَرَحْمَة وَكَرَدُولَ مِنْهُمْ وَاللَّهُ وَلَهُ مِنْهُمْ وَكَنْدُولَ مِنْهُمْ فَاسْقُونَ . .

وهذه الآية ليس فيها إنكار للرهبانية ولا ذم لها ، وإنما الذم والإنكار موجه إلى هؤلاء الذين لم يحافظوا عليها ولم يرعوها حق رعايتها .

يقول (المحاسبي) : وقد اختلف في هذا الحرف : فقال ( مجاهد » : ماكتنبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله عليهم ، أي كتبناها عليهم ابتغاء رضوان الله .

وقال ، أبو أمامة ، وغيره · ما كتبناها عليهم : أى لم نكتبها عليهم ، ولم يبتدعوها إلا ابتغاء رضوان الله ، فعابهم الله — عز وجل — بتركها ، وهذا أولى التفسيرين بالحق — إن شاء الله — وعليه أكثر علماء الآمة ، فقال الله — عز وجل — : « فما رعوها حق رعايتها ، فذمهم الله تعالى بترك رعاية مالم يفترض ولم يوجب عليهم ، (۱) .

التصوف ليس دخيلا على الإسلام :

أما أن والتصوف، دخيل على الإسلام، فيكفينا في الرد على ذلك أن

<sup>(</sup>١) الرعاية لحقوق الله ص ٤ ــ ه

نذكر ثلاثة آراء . أولهم : للشيخ «عبد الواحد يحيي » ، وهو فيلسوف مسلم صوفى .

والثانى: للمستشرق الشهير الأستاذ ، مَسِّينْيُون ، الذى يعتبر أعظم باحث فى ، التصوف ، بين المستشرقين فى العصر الحاضر .

والثالث لصاحب كتاب والتبصير في الدين، وهو معنى أشد عناية بالردعلي كل من يخالف مذهب أهل السنة.

ومؤلفه هو: «الإمام السكامل ، الفقية ، الأصولى المفسر ، الاسفر ايبنى .
يرى الشيخ ، عبد الواحد ، أن ، النصوف ، «يكوسن جزء جوهرياً
من الدين الإسلامى ، إذ أن الدين يكون ناقصا بدونه بل يكون ناقصا من
جهته السامية ، أعنى جهة المركز الاساسى ، لذلك كانت فروضا رخيصة ،

تلك التي تذهب بـ « الصوفية ، إلى أصل أجنبي : « يونانى ، أو « هندى ، أو «فادسي» ؛ وهي معارضة بالمصطلحات «الصوفية، نفسها ، تلك المصطلحات التي ترتبط باللغه العربية ارتباطاً وثبةاً :

وإذا كان هناك من تشابه بين , الصوفية ، وما يماثلها فى البيئات الآخرى فتفسير هذا طبيعى ، لا يحتاج إلى فرض , الاستعارة ، ؛ ذلك أنه ما دامت الحقيقة واحدة فإن كل العقائد السنية تتحد فى جوهرها ، وإن اختلفت فما تلبسه من صور (١) ، .

ويقول الاستاذ , مَسِّينيون ، : وقد بين , نيكولسون ، أن إطلاق الحـكم بأن التصوف دخيل في الإسلام غير مقبول .

والحق أننا نلاحظ منذ ظهور الإسلام أن الأنظار التي اختص بها متصوفة ، المسلمين نشأت في قلب الجماعة الإسلامية نفسها أثناء عكوف

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب: الفيلسوف المسلم: مكتبة الأنجلو المصرية

المسلمين على تلاوة القرآن ، والحديث وتقرُّتُهما وتأثرت بما أصاب هذه الجماعة من أحداث ، وما حل بالأفراد من نوازل ، .

ويذكر صاحب كتاب «التبصير فى الدين، ما يمتاز به «أهل السنة» عن غيرهم، من «الحوارج،، و «الروافض،، و «القدرية،، فيذكر أن سادس ما امتاز به «أهل السنة، هو:

علم «التصوف » ، و « الإشارات » ، وما لهم فيها من الدقائق والحقائق ، لم يكن قط لاحد من « أهل البدعة ، فيه حظ ، بل كانوا محرومين مما فيه : من الراحة والحلاوة . والسكينة والطمأ نينة .

وقد ذكر «أبو عبد الرحمن الشُلَـَمِي» من مشايخهم قريبا من ألف، وجمع إشاراتهم ، وأحاديثهم ، ولم يوجد فى جملتهم قط من ينسب إلى شىء من بدع « القدرية » ، و « الروافض » ، « والخوارج » .

وكيف يتصور فيهم من هؤلاء، وكلامهم يدور على التسليم والتفويض، والتبرى من النفس؛ والتوحيد بالخلق والمشيئة.

وأهل البدع ينسبون الفعل ، والمشيئة ، والخلق ، والنقدير إلى أنفسهم . وذلك بمعزل عما عليه أهل الحقائق من التسليم ، والتوحيد ، (١) . تعليل الإقبال على دراسة التصوف في العصر الحاضر :

لقد كان أتباع و فولتير ، فى القرن الثامن عشر ، وأنصار ورينان ، فى القرن التاسع عشر يسخرون بمن يتجه إلى دراسة والتصوف ، وكان تأثيرهما من القوة بحيث كان الناس – شرقيون وغربيون – منصرفين عن هذا الميدان ، مقبلين على العلم الحديث ، معتقدين أنه سيحل كل مشكلة

<sup>(</sup>١) التبصير في الدين . • لآبي المظفر الإسفراييني ، المتوفى سنة ٤٧١ ه ط • السيد عزت العطار ، ص ١١٨ ·

فى الطبيعة وفيما وراءها ، ولكن الناس الآن معنيون بالدراسة الصوفية ، فما الذى غير أتجاههم ؟ إننا ندع الاستاذ الكبير عباس محمود العقاد يفسر لنا ذلك بأسلوبه الرصين :

ما الذي غير اتجاه العقل الإنساني في القرن التاسع عشر ؟

الذى غيره هو العلم نفسه ، لأنه عرف حدوده وكفكف من غروره فهو اليوم يدعى ويتواضع كثيراً فى دعواه : يدعى أنه يصف ما يحس ولا يزيد .

لانريد أن نقول: إن العلم أخفق فى تعزية الإنسان وتعمير قلبه وضميره . . . كلا بل نريد أكثر من ذلك . . . نريد أنه أخفق فى دعواه الوحيدة التى كان خليقا أن ينجح فيها، لأن أصحابه كانوا يسمونه بالعلم والمادى ، وهو اليوم لا يعلم من المادة إلا أنها حركة مجمولة ، فى فضاء مجمول .

نعم كل مادة تتركب من ذرات ، وكل ذرة تنفلق فتصبح شعاعا ، وكل شعاع هو حركة في « الآثير ، . . . وما « الآثير ، ؟ . . شيء كلا شيء . ليست له حدود ولا أوصاف ، ولا مقادير يعرفها العلماء

فالعلم المادى لا يعرف المادة إلا فى هذه الحدود، ومن الآدب إذن: أن يتواضع كثيراً، فلا يحتكر المعرفة، ولا ينسكر على غيره أن يحاولوها حيث استطاعوا، وهذا هو الجديد على العلم الحديث، إنه لا يعلم كل شيء لانه مقيد بالحواس. وإذا كانت الحواسلا تعلم جميع الآشياء، فهل يعلمها الفكر؟ كلا – أيضًا – لأن الفكر محدود ككل شيء في الإنسان.

فلا بد للمعرفة من وسيلة أخرى مع وسائل الحس ووسائل التفكير لابد لها من البصيرة ، أو من البديهة ، أو من الإلهام . وذلك هو بحال التصوف ، أو مجال الدين . فهذه هي المعرفة التي يتعاون عليها الحس . والفكر ، والإلهام ، ا ه (١) .

t & \*

أما بعد: فأرجى أن يكون الحق قد استبان فيما بين الصوفية وغيرهم من وسائل النزاع ، وإنى لعلى يقين من أن نظرة الانصاف ستزيل ما فى نفوس خصومهم من حدة : فيتلاقى الجميع ـ فى رحاب المودة النى يدعو إليها الصوفية ـ إخوانا فى الله متحابين .

وبالله التوفيق والهداية .

<sup>(</sup>١) من حديث في الاذاعة.

#### مشكلة المعرفة الصوفية (١)

#### - 1 -

يقيم التاريخ \_ سياسياً كان أو فكرياً \_ بفترات ، تبدوا فيها ، الحيوية الجارفة . وهذه الحيوية ، تتركز في شخص ، أو أشخاص نابغين يلقون بأ نفسهم ، في بحرى الحياة الهادي الوديع ، فتضطرب الحياة و بموج ، ويعلو موجها و ينخفض ، وتصطرع القوتان \_ قوة الشعب الذي يتبع التقاليد \_ وقوة المصلحين النابغين \_ فترة تطول ، أو تقصر ، ثم تنحسر الأمواج ، وتهدأ الأمور ، فإذا بالحياة تأخذ لونا جديداً ، وإذا بالقيم قد تغيرت ، في قليل أو في كثير .

ومهما يكن من شيء، فإن عظاء الرجال ــ على أي وضع قضوا نحبهم ـــ لا ينتركون هذا العالم، إلا وقد تركوا أثراً لا ينمحي أبد الدهر .

وقد ينشأ النابغة ، فيجد نفسه فى ميدان المعركة ، مختاراً أو مضطرباً ، وتُشرع نحوه الاسنة ، وتتجه إليه السيوف المهندة ، فيدافع ويهاجم ، ويغلب أو ميغلب ، ويترك ، على كل حال ، أثراً .

#### 

ونشأ المحاسبي ، وفي العالم الإسلامي قوتان هائلتان تصطرعان :

١ — أهل السنة ، ويمثلهم الإمام أحمد بن حنبل .

٢ – المعتزلة ، و لهم ممثلوهم في البصرة ، والسكوفة ، و بغداد .

وهذا الصراع بين المعتزلة ، وأهل السنة : صراع طبيعى لا يخلو من مثله دين من الأديان :

إنه الصراع الخالد ، بين النصيِّين والعقليِّين .

<sup>(</sup>١) هذه السكلمة كتبها بمناسبة طبع كتاب الرعاية للمحاسب وهي ، وإن كانت كتبت في مناسبة خاصة، فإنها، من حيث الفكرة، عامة فيما يتعلق بالمعرفة الصوفية.

إنه النزاع الأبدى بين اللذين يقولون:

إن الدين نص تفسره أسباب النزول ، واللغة ، والرواية . والذين يقولون :

إن الدين نص يفسره العقل ويوضحه .

ويظن بعض الناس ـــ للوهلة الأولى ــ أنه لا يمكن أن يكون هناك طرف ثالث في هذه الخصومة:

فالإنسان إما نصى ؛ وإما عقلي ؛ ولا يحتمل الأمر حلا ثالثاً .

و نشأ المحاسى ليعلن هذا الحل الثالث :

لقد هاجم المعتزلة هجوماً عنيفاً ، وألف كتاباً خاصاً فى الرد عليهم ، سماه : « فهم القرآن » .

لقد رأى فى نزعتهم العقلية طغياناً ، لا يتناسب ومقام العبودية ، ورأى أن نرعتهم تحكيم العقل فى القرآن وتجعله يسيطر على النص ، ولو كان الامر كذلك لكان القائد فى الحقيقة وواقع الامر . هو العقل . لا الكتب المقدسة . وإذا كان المعتزلة قد خدموا الدين خدمات جليلة ، تتمثل فى دفاعهم المجيد عنه ، ورد هجات أعدائه ، وتأييده منطقياً وعقلياً ، فإنه بما لاشك فيه : أن العقل لو ترك وشأنه لا يمكنة أن يتسلل إلى عالم : «ما وراء الطبيعة ، فيفسر لنا غامضة ، ويوضح لنا من أمره ما انبهم .

لابد، إذن ، أن يخضع العقل للنص.

ومذهب المعتزلة ، إذن ، لا يسير فى عالم : «ما وراء الطبيعة ، على النهج الصواب .

هناك ، إذن ، إفراط و فريط .

<sup>- £ -</sup>

والعبودية الحقة ، فيما يرى المحاسى : هى المنهج الصحيح للوصول إلى المعرفة الحقة ودخل المحاسبي المعركة ، وسلاحه فيها : ، عبودية حقة ، وإخلاص لاحد له ، وتقوى تغمر كل الجوارح ؛ ومن قبل ذلك ومن و بعده : دراسة مستفيضة للدين : وسائله وغاياته ، جزئياته وكلياته .

التقوى والعلم ، إذن ،كانا سلاحه في المعركة .

واحتدم النزاع ، وكان لابد من أن يحتدم ، وثار الفقهاء على المحاسبى وكان لابدأن يثوروا ، فقد كان المحاسبى ينهج فى درسه نهجا آخر غير الطريق العادى التقليدى .

كان يتحدث في الإخلاص ، وفي الورع . وفي الزهد ، وفي الحشوع الخالص لله .

وكان يتحدث في محبة الله ؛ والأنس به ، والقرب منه .

وكان يتحدث في هيبته ، وجلاله وعظمته .

وكان حديثه عذبا ، طلقا ، ساميا ، فكانت تخشع له الأفئدة ، وتلين له القلوب ، وتسيل له الدموع ، ويتذكر الناس ما فله من فضل ، فترق قلوبهم ، ويتعاهدون على الاستقامة .

\_ 0 \_

وملأت سمعة المحاسبير أرجاء بغداد، ثم عبرتها إلى جميع أرجاء المملكة الإسلامية المترامية الأطراف، وكلما أخذت شهرته في الازدياد، كلماكثر خصومه وشانئوه ١١١

ولكمنه كان يسير في طريقه ، ثابت الخطى لا يعنيه سوى أن يكون الله راضيا عنه ١١١

و تـكشفت له الححب ، وزالت عنه المساتير ، ووصل إلى المعرفة الحقة فأعلن طريقها . وطريقها ليس حسا يخطى، ، وليس عقلا يضل ، وإنما هو : بصيرة ﴿وضاءة وروح ضافية .

- 7 -

واستمرت الخصومة بين:

النصيين ، ويمثلهم الإمام أحمد .

والبصيريين ، ويمثلهم الإمام المحاسى .

والعقليين ، ويمثلهم المعتزلة .

ومن غريب الأمر : أن أية قوة من هذه القوى ، لم تخر صريعة ، ببل بقيت قرية ، واستمرت فى كفاح ونضال ، حتى يومنا هذا .

تسلسلت فكرة المحاسبي ، وتمثلت خير تمثل فى الإمام الغزالى ، ثم فى بقية الصوفية من بعده ، حتى كان العصر الحاضر ، فسكان يمثلها فى أسلوب جديد ، وتعبير صادق ، المرحوم : «الشيخ عبد الواحد يحيى ، الذى توفى سمند بضع سنوات .

وتسلسلت فكرة الإمام أحمد، فتمثلت فى الإمام: « ابن تيميه ، الذى وصعلما المنطق ، وأرسى لها القواعد والأصول ، واستمرت قوية إلى عهدنا الحاضر ، وكان يمثلها المرحوم : « الشيخ رشيد رضا ، تمثيلا قويا .

و تسلسلت فكرة المعتزلة ، راكدة حينا ، وقوية حينا آخر ، حتى كانجمال الله ين الآفغانى ، فدفعها دفعا قويا إلى عالم الظهور .

وكان و الشيخ محمد عبده ، من أهم العوامل في نشرها ، ملطفة خفيفة عماد تخفى ، أو تكاد تلبس ثوب السلفية .

وحمل اللواء من بعده المرحوم: «الشيخ المراغى، والمرحوم: «الشيخ مصطفى عبد الرازق.

وفكرة دالإمام محمد عبده، تتمثل فيهما حقيقة ، لا فى الشيخ رشيد رضا "كا يظن ،كثير من الناس.

لاتزال تلك القوى الثلاث تتصارع حتى عهدنا هذا ، ونعتقد أنها سنستمر ؛ ذلك أنها تمثل نزعات فطرية في بني الإنسان :

فبعضهم: واقعى ، يتجة إلى النص ، ولا يريد ، أو لا يمكننه أن يسير إلى أبعد منه .

وبعضهم: يحتفظ بشخصيته ، قوية جارفة لاتلين ، فهوعقلي أواعتزالي . وبعضهم : رقيق الشعور ، مرهف الحس ، ملائكي النزعة ، فهو بصيرى أو صوفى .

نرعات ثلاث تقوم على فطر المختلفة ، وهذة الفطرستستمر فى بنى البشر ما دام ، على وجه الأرض ، أفراد من النوع الإنسانى ، ومن هنا كان خطأ هؤلاء الذين يحاربون التصوف ، أو الاعتزال ، أو النصيين ، على أمل أن يقضوا على اتجاه من هذه الاتجاهات .

و بالله التوفيق .



حققه وعلق عليه الركنورع التحليم محمود

# بنيم الأمالي المحالي المحتمرة

الحمدية ، الذى يفتنح بحمده كل رسالة ومقالة ، والصلاة على محمد المصطنى ، صاحب النبوة والرسالة ، وعلى آله ، وأصحابه ، الهادين من الضلالة .

أما بعد: فقد سألتني (١) أيها الآخ في الدين ، أن أبث إليك غاية العلوم وأسرارها ، وغائلة المذاهب وأغوارها .

كتب أحد المعاصرين للغزالي الذين اتصلوا به وصاحبوه وهو عبد الغافر ابن اسماعيل الفارسي المتوفي سنة ٢٥٥ ه مؤرخا للإمام الغزالي فقال: قال أبو الجسن عبد الغافر بن اسماعيل الخطيب الفارس خطيب نيسابور : محمد بن محمد بن محمد أبو حامد الغزالي ، حجة الإسلام والمسلمين ، إمام أثمة الدين ، لم تر العيون مثله لسانا وبيانا ، ومنطقا وخاطرا وذكاء وطبعا ، أخذ طرفاً في صباه بطوس من الفقه على الإمام أحمد الراذكافي ، ثم قديم نيسابور مختلفا إلى درس إمام الحرمين في طائفة من الشبان من طوس ، وجد ، واجتهد حتى تخرج في مدة قريبة ، وبز الأقران وحمل القرآن ، وصار أنظر أهل زمانه ، وأوحد أقرانه في أيام إمام الحرمين ، وكان الطلبة يستفيدون منه ، ويدرس لهم ، ويرشده ، ويجتهد في نفسه . وبلخ الأمر به إلى أن أخذ في التصنيف . وكان الإمام سع علو ويجتهد في نفسه . وبلخ الأمر به إلى أن أخذ في التصنيف . وكان الإمام مع علو مسرا لإبائه عليه في سرعة جريه في النطق والدكلام ، لا يصني نظره إلى الفزالي سرا لإبائه عليه في سرعة العبارة وقوة الطبع ، ولا يطيب له تصديه للتصانيف وإن كان متخرجاً به منتسباً إليه كما لا يخني من طبع البشر ، ولكنه يظهر التبجح به والاعتداد بمكانه ظاهراً خلاف ما يضمره ، ثم بتي كذلك إلى انقضاء أيام الإمام .

سے فحرج من نیسا بور وصار إلى العسكر واحتل من نظام الملك محل القبول ، وأقبل عليه الصاحب لعلو درجته ، وظهور اسمه ، وحسن مناظرته ، وجرى عبارته . وكانت تلك الحضرة محظ رحال العلماء ، ومقصد الآئمة والفصيحاء ، فوقعت للفزالي اتفاقات حسنة من الاحتكاك بالآئمة وملاقاة الخصوم اللد، ومناظرة الفحول ومناقدة الكبار ، وظهر اسمه في الآفاق وارتفق بذلك أكمل الارتفاق ، حتى أدت به الحال إلى أن رسم للصير إلى بغداد للقيام بتدريس المدرسة الميمونة النظامية بها فصار إليها ، وأعجب الكل تدريسه ومناظرته ، وما لتى مثل نفسه ، وصار بعد إمامة خراسان إمام العراق .

ثم نظر فى علم الأصول وكان قد أحكمه فصنف فيه تصانيف، وجدد المذهب فى الفقه فصنف فيه تصانيف. وعلت فى الفقه فصنف فيه تصانيف. وسبك الخلاف، فجدد فيه أيضا تصانيف. وعلت حشمته ودرجته فى بغداد حتى كانت تغلب حشمة الآكابر والأمراء ودار الخلافة فانقلب الآمر من وجه آخر، وظهر عليه بعد مطالعة العلوم الدقيقة وبمارسة الكتب المصنفة فيها وسلك طريق الزهد والتأله، وترك الحشمة وطرح ما نال من المدرجة للاشتفال بأسباب التقوى وزاد الآخرة، فحرج عما كان فيه وقصد بيت الله وحبح ثم دخل الشام وأقام فى تلك الديار قريبا من عشر سنين يطوف ويزور المشاهد المعظمة وأخذ فى التصانيف المشهورة التى لم يسبق اليها، مثل ويزور المشاهد المعظمة وأخذ فى التصانيف المشهورة التى لم يسبق اليها، مثل التى من تأملها علم محل الرجل من فنون العلم .

وأخذ في مجاهدة النفس ، وتدبير الأخلاق ، وتحسين الشمائل ، وتهذيب المعاش ، فانقلب شيطان الرعونة ، وطلب الرياسة والجاه ، والتخلق بالأخلاق الذميمة ، إلى سكون النفس ، وكرم الأخلاق والفراغ عن الرسوم والترتيبات ، وتزيا بزى الصالحين وقصر الامل ووقف الأوقات على هداية الحنلق ، ودعائهم إلى ما يعنيهم من أمر الآخرة وتبغيض الدنيا والاشتغال بها على السالكين ، والاستعداد الرحيل إلى الدار الباقية ، والانقياد بكل من يتوسم فيه أو يشم منه رائحة المعونة أو التيقظ بشيء من أنوار المشاهدة حتى مرن على ذلك ولان .

= ثم عاد إنى وطنه ملازماً بيته مشتغلا بالتفكر ، ملازماً للوقت ، مقصوداً تقيأً وذخراً للقلوب لـكل من يقصده ويدخل عليه ، إلى أن أتى على ذلك مدة ، وظهرت التصانيف وفشت الكستب ولم تبدنى أيامه مناقصة لما كان فيه ولا اعتراض لأحد على ما أمره . حتى انتهت نوبة الوزارة إلى الأجل فخر الملك جمال الشهداء تغمده الله برحمته ، وتزينت خراسان بحشمته ودولته . وقد سمح وتحقق بمكان الفزالي ودرجته وكمال فضلة وحالته وصفاء عقيدته ومعاشرته . فتبرك به وحضره وسمع كلامه ، فاستدعى منه أن لا يبتى أنفاسه وفوائده عقيمة لا استفادة منها ولا اقتباس من أنوارها ، وألح عليه كل الإلحاح وشدد في الإقتراح إلى أن أجاب إلى الخروج وحمل إلى نيسا بور وكان الليث غائباً عن عرينه ، والأمر خافياً في مستور قضاء الله ومكنونه ، فأشير عليه بالتدريس في المدرسة الميمونة النظامية عمرها الله فلم يجد بدأ من الإذعان لمولاء ، و نوى بإظهار ما اشتغل به هداية الشداة ، وإفادة القاصدين ، دون الرجوع إلى ما انخلع عنه وتحرر عنرقه من طلب الجاه ومماراة الأقران ومكابرة المعاندين ؛ وكم قرع عصاه بالخلاف والوقوع فيه ، والطعن فيما يذريه ويأتيه ، والسعاية به والتشنيع عليه ، فما تأثر به ولا اشتغل بجواب الطاعنين ولا أظهر استيحاشاً بغميزة المخلطين . و لقد زدته مرارآ وما كنت أحدث نفسي ماعهدته في سالف الزمان عليه من الزعارة وإيحاش الناس والنظر إليهم بعين الازدراء ، والاستخفاف بهم كبراً وخيلاء ، واغتراراً بما رزق من البسطة في النطق والحاطر والعبارة ، وطُلب الجاه والعلو في المنزلة إنه صار على الضد و تصفي عن تلك الـكدورات . وكنت أظن أنه متلفع بجلباب التكلف متيمن بماصار إليه . فتحققت بعد التروى والتنقير أن الأمر على خلاف المظنون وأن الرجل أفاق بعد الجنون ، وحكى لنا في ليال كيفية أحواله من ابتداء ما ظهر لهمن سلوك طريق التأله وغلبة الحال علمه بعد تبحره في العلوم واستطالته على الكل بكلامه ، والاستعداد الذي خصصه الله به في تحصيل أنواع العلوم، وتمكمنه من البحث والنظر حتى تبرممن الاشتخال \_\_\_

= بالعلوم الغريبة عن المعاملة وتفكر فى العاقبة وما يجدى وما ينفع له الآخرة ، فابتدأ بصحبة الفارمدى وأخذ منه استفتاح الطريقة ، وامتثل ما كان يشير به عليه من القيام بوظائف العبادات والامعان فى النوافل واستدامه الآذكار والجد والاجتهاد طلبا للنجاة ، إلى أن جاز تلك العقبات ، وتكلف تلك المشاق وما تحصل على ماكان يطلبه من مقصوده . ثم حكى أنه راجع العلوم وخاص فى الفنون وعاود الجدوالاجتهاد فى كتب العلوم الدقيقة واقتنى تأويلها حتى انفتح له أبوابها ، وبقى مدة فى الوقائع و تكافئ الأدلة وأطراف المسائل ، ثم حكى أنه فتح عليه باب من الحقوف بحيث شغله عن كل شى، وحمله على الإعراض عما سواه حتى سهل باب من الحقوف بحيث شغله عن كل شى، وحمله على الإعراض عما سواه حتى سهل ذلك وهكذا هكذا إلى أن ارتاض كل الرياضة ، وظهرت له الحقائق ، وصار ماكنا نظن به تمرسا وتخلقا ، طبقاً وتحققاً ، وإن ذلك أثر السعادة ، المقدرة له من الله

ثم سألنا عن كيفية رغبته فى الحروج من بيته. والرجوع إلى ما دعى إليه من أمر نيسا بور فقال معتذراً عنه: ما كنت أجوز فى دينى إلى أن أقف عن الدعوة ومنفعة الطالبين بالإفادة. وقد حق على أن أبوح بالحق وأنطق به وأدعو إليه، وكان صادقا فى ذلك

ثم ترك ذلك قبل أن يترك وعاد إلى بيته ، واتخذ في جواره مدرسه لطلبة العلم ، وخانقاه للصوفية ، وكان قد وزع أوقاته على وظائف الحاضرين من ختم القرآن ، ومجالسة أهل القلوب ، والقعود للتدريس، بحيث لا تخلو لحظة من لحظاته ولحظات من معه عن فائدة ، إلى أن أصحابه عين الزمان ، وضنت به الآيام على أهل عصره ، قنقله إلى كريم جواره بعد مقاساة أنواع من التقصد والمناوأة من الخصوم ، والسعى به إلى الملوك ، وكفاه الله وحفظه وصانه من أن تنوشه أيدى المذكيات ، أو ينتهك ستر دينه بشيء من الزلات . وكانت خاتمة أمره إقباله على حديث المصطفى تراقية ، ومجالسة أهله ، ومظالعة الصحيحين البخارى ومسلم على حديث المصطفى تراقية ، ولوعاش اسبق الكل في ذلك الفن بيسير من الآيام حياً اللذين هما حجة الإسلام ، ولوعاش اسبق الكل في ذلك الفن بيسير من الآيام حياً اللذين هما حجة الإسلام ، ولوعاش اسبق الكل في ذلك الفن بيسير من الآيام حياً

يسي يستفرغه في تحصيله. ولا شك أنه سمع الاحاديث في الآيام الماضية واشتغل بآخر عمره بساعها ولم تتفق له الرواية ، ولا ضرر فيها خلفه من الكتب المصنفة في الاصول والفروع ، وسائر الانواع تخلد ذكره ، وتقرر عند المطالعين المستفيدين منها أنه لم يخلف مثله بعده . مضى إلى رحمة الله يوم الاثنين الرابع عشر من جمادى الآخرة سنة خمس وحمسائة ودفن بظاهر قصية طابران والله تعالى يخصه بأنواع الكرامة في آخرته . كما خصه الله بفنون العلم في دنياه بمنه . ولم يعقب إلا البنات . وكان له من الاسباب إرثا وكسبا ، ما يقوم بكفايته ، و نفقة أهله و أولاده ، فأ كان يباسط أحداً في الامور الدنيوية ، وقد عرضت عليه أموال فما قبلها و أعرض عنها واكتنى بالقدر الذي يصون به دينه ولا يحتاج معه إلى التعرض لمدؤال و منال من غيره .

ويماكان يعترض به عليه وقوع خلل من جهة النحو يقع فى أثناء كلامه . وروجع فيه فأنصف من نفسه ، واعترف بأنه ما مارس ذلك الفن واكتنى عا يحتاج إليه فى كلامه ، مع أنه كال يؤلف الخطب ، ويشرح الكتب بالعبارات التي تعجز الآدباء والفحصاء عن أمثالها ، وأذن للذين يطالدون كتبه فيعثرون على خلل فيها من جهة اللفظ أن يصاحوه ويعذروه فاكان قصده إلا الممانى وتحقيقها ، دون الألفاظ وتلفيقها .

ومما نقم عليه ما ذكر من الألفاظ المستبشعة بالفارسية في كتاب كيمياء السعادة والعلوم، وشرح بعض الصور والمسائل بحيث لا يوافق مراسم الشرع، وظاهر ما عليه قواعد الإسلام. وكان الأولى به والحق أحق ما يقال، ترك ذلك التصنيف والإعراض عن الشرح به . فإن العوام ربما لا يحكمون أصول القواعد بالبراهين والحجج ، فإذا سمعوا شيئاً من ذلك تخيلوا منه ما هو المضر بعقائدهم، وينسبون ذلك إلى مذهب الأوائل . على أن المصنف اللبيب ، إذا رجع إلى نفسه علم أن أكثر ما ذكره مما رمز إليه إشارة الشرع . وإن لم يبسح به ، ويوجد أمثاله في كلام مشايخ الطريقة مرموزة ومصرح بها متفرقة، وليس لفظه

\_\_منها إلا وكما يشعر أحد وجوهه بكلام موهم فإنه يشعر سائر وجوهه بما يوافق عقائد أهل الملة ، فلا يجب إذا حمله على إلا على موافق ، ولا ينبغى أن يتعلق به فى الرد متعلق ، إذا أمكنه أن يبين له وجها فى الصحة يوافق الاصول ، على أن هذا القدر يحتاج إلى من يظهره ويقوم به وكان الأولى أن يترك الإفصاح بذلك كما تقدم ذكره ، وليس كل ما يتفرد ويتمشى لاحد نقديره ينبغى أن يظهره بل أكثر الاشياء فيما يدرى يطوى ولا يحكى، فعلى ذلك درج الأولون من السلف الصالحين ، ابقاء على مراسم الشرع وصيانة الدين عن طمن الطاعنين وغيرة المارقين الجاحدين والله الموفق للصواب .

وقد ثبت أنه سمع سنن أبي داود السجستاني عن الحاكم أبي الفتح الحاكمي الطوس وما عثرت على سماعه ، وسمع من الأحاديث المتفرقة آلافاً من الفقهاء فما عثرت عليه ما سممه من كـتاب مولّد النبي صلى الله عليه وسلم من تأليف أبي بكر أحمد بن عمرو بن أبي عاصم الشيباني ، رُوابة الشيخ أبي بكر أحمد بن الحرث الأصبهاني الإمام ، عن أبي محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان بن المصنف ، وقد سمعه الإمام العزالى من الشييخ أبى عبد الله محمد بن أحمد الخوارى خوار طابران مع إبنيه الشيخين عبد الجبار وعبد الحميد وجماعة من الفقهاء. ومن ذلك ما قال أخبرنا الشيخ أبو عبد الله بن محمد أحمد الخوارى ، أخبرنا أبو بـكر بن الحارث الأصبهآني ، أخبرنا أبو محمد بن حيان ، أخبرنا أبو بكر أحمد بن عمرو بن أبي عاصم بن إبراهيم بن المنذر الخوارزي ، حدثنا عبد العزيز بن أبي أابت . حدثني الزبير بن موسى . عن أبي الحويرث قال سمعت عبد لملك بن مروان ، سأل قتات بن أشيم السكناني ، أنت أكبر أم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال رسول ألله صلى الله عليه وسلم أكبر منى ، وأنا أسن منه ، ولد رُسول الله صلى الله عليه وسلم عام الفيل وتمام السكستاب في جزء مسموع له ( نقله الاستاد عبد الكريم عثمال عن الطبقات الكبرى للسبكي ، في كتابه النفيس وسيرة الفزالي ، ) .

وأحكى لك ما قسيته فى استخلاص الحق، من بين اضطراب الفرق مع تباين المسالك والطرق، وما استجرأت عليه من الارتفاع عن حضيض التقليد، إلى يَفْاع (١) الاستبصار.

وما استفدته : أولا من علم الكلام .

وما اجْتُوَيْسُتُهُ (٢) ب ثانياً ب من طرق أهل التعليم ، القاصرين لدرك الحق على تقليد الإمام .

وما ازدريته ــ ثالثاً ــ من طرق التفلسف.

وما ارتضيته آخراً من طريقه التصوف .

وما انجلى لى فى تضاعيف تفتيشى عن أقاويل الخلق ، من لباب الحق . وما صرفنى عن نشر العلم ببغداد ، مع كثرة الطلبة .

وما ردني إلى معاودتي ، « بنَيْسَابور ، بعد طول المدة .

فابتدرت لإجابتك إلى مطلبك ، بعد الوقوف على صدق رغبتك ؛ وقلت مستعيناً بالله، ومتوكلا عليه، ومستوفقاً منه، وملتجنًا إليه:

إعلموا ـ أحسن الله تعالى إرشادكم ، وألان للحق قيادكم ـ أن اختلاف الخلق فى الأديان والملل ، ثم اختلاف الأمة فى المذاهب على كثرة الفرق وتباين الطرق ، بحر عميق ، غرق فيه الأكثرون ، وما نجا منه إلا الاقلون وكل فريق يزعم أنه الناجى ، و «كل حزب بما لديهم فرحون » . وهو الذى وعدنا به سيد المرسلين ، صلوات الله عليه ، وهو الصادق الصدوق ،

<sup>(</sup>١) اليفاع : ما ارتفع من الأرض .

<sup>(</sup>٢) تقول : اجتويت البلد إذا كرهت المقام به رإن كست في نعمة .

حيث قال : « ستفترق أمتى ثلاثاً وسيعين فرقة ، الناحية منها و احدة (١) ، ؛ فقد كان ما وعد أن يكون .

ولم أزل في عنفوان شبابى \_ منذ راهقت البلوغ . اقبل بلوغ العشرين إلى الآن ، وقد أناف السن على الخسين \_ أقتحم لجة هذا البحر العميق ، وأخوض غمرته خوض الجسور ، لا خوض الجبان الحذور ، وأتوغل فى كل مظلمة ، وأتهجم على كل مشكله ، وأتقحم كل ورطة ، وأتفحص عن عقيدة كل فرقة ، وأستكشف أسرار مذهب كل طائفة ، لاميز بين محق ومبطل ، ومتسنن ومبتدع .

لا أغادر باطنياً إلا وأحب أن أطلع على بطانته . ولا ظاهرياً إلا وأريد أن أعلم حاصل ظهارته .

وقال « ابن الوزير » في « العواصم والقواصم » : إياك أن تغتر بزيادة : كلها في النار إلا واحدة . فإنها زيادة فاسدة ؛ ولا يبعد أن تكون مر. دسيس الملاحدة .

على أنه قد روى هذا الحديث بالحاتمة الآنية: « اثنتان وسبمون فى الجنة ، وواحدة فى النار ، . وقال المقدسى فى « أحسن التقاسيم » إن الحديث على هذا الوضع أصح اسنادا .

ومع ذلك فقد أخذ مؤرخو الأديان أمثال والشهرستاني، يعدون الفرق التي في النار ، ويتكلفون الوصول بها إلى واثنتين وسبعين قرقة، ، مع أن تشعب الفرق واختلاف المذاهب والآراء لا ينتهى حتى تقوم الساعة .

انظر مقدمة كتاب « التبصير في الدين ، التي كتبها « الشيخ زاهد الكوثري ، رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) روى هذا الحديث عن اختلاف فى متنه ، فى عدة كتب ، بعدة أسانيد . و لكنه لم يرو فى « صحيح البخارى « ولا فى « صحيح مسلم » .

وقد قال د ابن حزم ، عنه : إنه لا يصح أصلا من جهة الإسناد .

ولا فلسفياً إلا وأقصد الوقوف على كنه فلسفته .

ولا متكلماً إلا وأجتهد في الاطلاع على غاية كلامه ومجادلته .

و لا صوفيا إلا و أحرص على العثور على سر صفو ته .

ولا متعبداً إلا وأترصد ما يرجع إليه حاصل عبادته .

ولازنديقاً معطلا إلا وأتحسس وراءه للتنبه لاسباب جرأته، في تعطيله وزندقته.

وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دابى، وديدنى، من أول أمرى، وربعان عمرى: غريزة، وفطرة من الله، وضعتا فى جبلتى، لا باختيارى وحيلتى، حتى انحلت عنى رابطة التقليد، وانكسرت على العقائد الموروثة، على قرب عهد سن الصبا؛ إذ رأيت صبيان النصارى لا يكون لهم نشوء إلا على التنصر، وصبيان اليهود لا نشوء لهم إلا على التهود، وصبيان المسلمين لا نشوء لهم إلا على المروى عن رسول الله على عن رسول الله على النهاد:

«كل مولود يولد على الفطرة: فأبواه يهودانه ، وينصرانه ، ويمجسانه ، فتحرك باطنى إلى حقيقة الفطرة الأصلية ، وحقيقة العقائد العارضة بتقليد الوالدين والاستاذين ، والتمييز بين هذه التقليدات ، وأو المها تلقينات ، ولو الدين والاستاذين ، والتمييز بين هذه التقليدات ، وأو ئلها تلقينات ، وفي ألو الدين والاستاذين ، والتمييز بين هذه التقليدات ، وأو ئلها تلقينات ، وفي تميز الحق منها عن الباطل اختلافات .

فقلت فى نفسى: أولا، إنما مطلوبى العلم بحقائق الأمور ، فلابد من طلب حقيقة العلم ما هى ؟ فظهر لى أن: العلم اليقينى: هو الذى ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ريب، ولا يقارنه إمكان الغلط والوهم، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك، بل الأمان من الخطأ ينبغى أن يكون مقارناً

لليقين ، مقارنة لو تسحدًى بإظهار بطلانه \_ مثلا \_ من يقلب الحجر ذهباً والعصا ثعباناً ، لم يورث ذلك شكا وإنكاراً ، فإنى إذا علمت أن العشرة أكثر من الثلاثة ، فلو قال لى قائل : لا بل الثلاثة أكثر ، بدليل أنى أقلب هذه العصا ثعباناً ، وقلبها ، وشاهدت ذلك منه ، لم أشك \_ بسببه \_ ف معرفتى ، ولم يحصل لى منه إلا التعجب من كيفية قدرته عليه !

فأما الشك في علمته ، فلا .

ثم علمت أن كل مالا أعلمه على هذا الوجه ، ولا أتيقنه هذا النوع من اليقين ، فهو علم لا ثقة به ، ولا أمان معه ، وكل علم لا أمان معه ، فليس بعلم يقيني .

#### مدخل السفسطة

#### وجحد العلوم

شم فنشت عن علومى ، فوجدت نفسى عاطلا من علم موصوف بهذه الصفة ، إلا في الحسيات ، والضروريات .

فقلت . الآن بعد حصول اليأس لا مطمع فى اقتباس المشكلات إلا من الجليّات ، وهى الحسيات ، والضروريات : فلا بد من إحكامها أولا ، لاتيقن أن ثقتى بالمحسوسات ، وأمانى من الغلط فى الضروريات ، من جنس أمانى الذى كان من قبل فى التقليدات ، ومن جنس أمان أكثر الخلق فى النظريات ، أم هو أمان محقق لا غدر فيه : ولا غائلة له .

فأقبلت بجد بليغ ، أتأمل في المحسوسات والضروريات ، وأنظر هل يمكنني أن أشكك نفسي فيها ؟ فأنتهى بي طول التشكيك إلى أن لم تسمح نفسي بتسليم الأمان في المحسوسات أيضاً ، وأخذ يتسع هذا الشك فيها ، ويقول : من أين الثقة بالمحسوسات ؟ وأقواها حاسة البصر ، وهي تنظر إلى الظل ، فتراه واقفاً غير متحرك ، وتحكم بنني الحركة ، ثم بالتجر بة والمشاهدة — بعد ساعة — تعرف أنه متحرك ، وأنه لم يتحرك دفعة بغتة ، بل على التدريج ذرة ، ذرة حتى لم تكن له حالة وقوف

وتنظر إلى الكوكب فتراه صغيراً في مقدار دينار ، ثم الأدلة الهندسية مدل على أنه أكبر من الأرض في المقدار .

هذا ، وأمثاله ، من المحسوسات يحكم فيها حاكم الحس ، بأحكامه ، ويُخَوِّنه ، تكذيباً لا سبيل إلى مدافعته .

فقلت: قـــد بطلت الثقة بالمحسوسات أيضاً ، فلعله لا ثقة الا بالعقليات ، التي هي من الأوليات ، كقولنا : العشرة أكثر من الثلاثة والنفي والإثبات لا يجتمعان في الشيء الواحد ، والشيء الواحد لا يكون حادثاً قديماً ، موجوداً معدوماً ، واجباً محالاً .

فقالت المحسوسات : بم تأمن أن تمكون ثقتك بالعقليات كثقتك بالمحسوسات ، وقد كنت واثقاً بى ، فجاء حاكم العقل فكذبنى ، ولولا حاكم العقل لكنت تستمر على تصديق ، فلعل وراء إدراك العقل حاكم آخر ، إذا تجلى ،كذّب العقل في حكمه ، كما تجلى حاكم العقل فكذّب الحس في حكمه ، وعدم تجلى ذلك الإدراك ، لا يدل على استحالته !!

فتوقفت النفس فى جواب ذلك قليلا ، وأيدت إشكالها بالمنام ، وقالت : أما تراك تعتقد فى النوم أموراً ، وتتخيل أحوالا ، وتعتقد لها ثباتاً ، واستقراراً ، ولا تشك فى تلك الحالة فيها ، ثم تستيقظ فتعلم أنه لم يكن لجميع متخيلاتك ومعتقداتك أصل ، وطائل ؟

فيم تأمن أن يكون جميع ما تعتقده فى يقظتك بحس أو عقل هو حق بالإضافة إلى حالتك التى أنت فيها ، لكن يمكن أن تطرأ عليك حالة تكون نسبتها إلى يقظتك ، كنسبة يقظتك إلى منامك ، وتكون يقظتك نوماً بالإضافة إليها ا فإذا وردت تلك الحالة ، تيقنت أن جميع ما توهمت بعقلك خيالات لا حاصل لها .

ولعل تلك الحالة ما تدعيه الصوفية أنها حالتهم ؛ إذ يزعمون أنهم يشاهدون فى أحوالهم التى لهم إذا غاصوا فى أنفسهم ، وغابوا عن حواسهم أحوالا لا توافق هذه المعقولات .

ولعل تلك الحالة هي الموت؛ إذ قال رسول الله عَلَيْتُهُ:

« الناس نيام ، إذا ماتوا انتبهوا » .

فلعل الحياة الدنيا نوم بالإضافة إلى الآخرة . فإذا مات ظهرت له الأشياء على خلاف ما يشاهده الآن ، ويقال له عند ذلك : فَكَكَشفنَا عَنْكَ غِطاهَكَ فَبَصَرُ لَكَ اليَّــوَ مَ حَدِيد ، .

فلما خطرت لى هذه الخواطر ، وانقدحت فى النفس ، حاولت لذلك ( ٩ ــ المنقذ ) علاجاً فلم يتيسر؛ إذ لم يكن دفعه إلا بالدليل، ولم يمكن نصب دليل إلا من تركيب العلوم الأولية، فإذا لم تكن مسلمة لم يمكن تركيب الدليل. فأعضل هذا الدائم، ودام قريباً من شهرين، أنا فيهما على السَّفْسَطَة بحكم الحال، لا بحكم النطق والمقال،

حتى شنى الله تعالى من ذلك المرض، وعادت النفس إلى الصحة والاعتدال ورجعت الضروريات العقلية مقبولة، موثوقاً بها على أمن ويقين .

ولم يكن ذلك بنظم دليل وترتيبكلام، بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر، وذلك النور هو مفتاح أكثر المعارف ، فمن ظن أن الكشف موقوف على الأدلة المحررة، فقد ضيق رحمة الله الواسعة ، ولما سئل رسول الله عليه السلام عن « الشرح ، ومعناه قوله في تعالى :

« فَمَنَ 'يُرِدِ الله أَنْ يَهِدِيَـهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ ، . فقال : « هو نور ، يقذفه الله تعالى في القلب ، .

فقيل: « وما علامته ؟ » .

فقال: التجافى عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود،، وهو الذى قال عليه السلام فيه:

• إن الله تعالى خلق الخلق فى ظلمة ، ثم رش عليهم من نوره ، . فن ذلك النور ينبغى أن يطلب الكشف .

وذلك النور ينبجس من الجود الإلهى فى بعض الأحايين ، ويجب الترصد له كما قال عليه السلام : ، إن لربكم فى أيام دهركم نفحات ، ألا فتعرضوا لها . .

والمقصود من هذه الحسكايات أن ميخمَلَ في كما ل الجد في الطلب، حتى أينتَهَى إلى طلب مالايطلب. فإن الأوليات ليست مطلوبة ، فإنها حاضرة. والحاضر إذا طلب نفر ، واختنى . و من طلسب مالا يطلب ، فلا يتهم بالتقصير في طلب ما يطلب .

#### أصناف الطالبين

ولما شفانى الله تعالى من هذا المرض بفضله . وسعة جوده ، انحصرت الصناف الطالبين عندى فى أربع فرق :

١ ــ المتكلمون: وهم يدعون أنهم أهل الرأى ، والنظر .

٢ ــ الباطنية: وهم يزعمون أنهم أصحاب التعليم ، والمخصوصون بالاقتباس من الإمام المعصوم .

٣ ـ الفلاسفة : وهم يزعمون أنهم أهل المنطق ، والبرهان .

٤ ــ والصوفيـــة : وهم يدعون أنهم خواص الحضرة ، وأهل
 المشاهدة ، والمكاشفة .

فقلت فى نفسى: الحق لا يعدو هذه الأصناف الأربعة ، فهؤلاء هم السالكون سبل طلب الحق ، فإن شذ الحق عنهم ، فلا يبقى فى درك الحق مطمع ، إذ لا مطمع فى الرجوع إلى التقليد بعد مفارقته : إذ مِن شرط المقلد أن لا يعلم أنه مقلد ، فإذا علم ذلك انكسرت زجاجة تقليده ، وهو شكف " (۱) لا مير أب (۱) وشكف " لا يلم بالتلفيق والتأليف ، إلا أن يذاب عالنار ، ويستأنف له صنعة آخرى مستجدة .

فابتدرت لسلوك هذه الطرق، واستقصاء ما عند هذه الفرق:

مبتدئاً بعلم الكلام .

ومثنيا بطريق الفلسفة .

ومثلثاً بتعليم الباطنية .

ومربعاً بطريق الصوفية .

<sup>(</sup>١) الشعب: من الأضداد ، وهو هنا بمعنى الشق.

 <sup>(</sup>۲) برأب: يصلح.
 (۲) شعث: متفرق.

## ۱ ـ علم الـ كلام مقصوده وحاصله

م إنى ابتدأت بعلم الـكلام ، فحصّلته وعَقَـلته ، وطالعت كتب الحققين منهم .

وصنَّفت فيه ما أردت أن أصنَّف.

فصادفته علماً وافياً بمقصوده ، غير واف بمقصودى .

وإنما مقصوده حفظ عقيدة أهل السنة ، وحراستها عن تشويش أهل البدعة(١).

(۱) نرى أن الإمام الفزالى \_ مع هدمه فى النهاية لعلم الكلام \_ كان مجاملا المتحكمين ، وقد وضحنا رأينا فى هذا العلم ، فى المقدمة ، ويسرنا أن نذكر هنا رأى السلف فى شىء من الاستفاضة .

قال ابن عبد البر ، المتوفى سنه ٣٦٤ فى كتاب ، جامع بيان العلم وفضله ، نهى السلف — رحمهم الله — عن الجدال فى الله جل ثناؤه فى صفاته ، وأسمائه . وأما الفقه فأجمعوا على الجدال فيه ، والتناظر ؛ لأنه علم يحتاج فيه إلى رد الفروع إلى الأصول : للحاجة إلى ذلك ، و ليس الاعتقادات كذلك ؛ لأن الله — جل وعزب لا يوصف عند الجماعة \_ أهل السنة \_ إلا بما وصف به نفسه ، أو وصفه به سوله وقد نهينا عن التفكير فى الله ، و ليس كمثله شى ، فيدرك بقياس ، أو إنعام نظر ، وقد نهينا عن التفكير فى الله ، و أمر نا با لتفكير فى خلقه الدال عليه . وعن مصعب ابن عبدالله الوبيرى ، قال : «كان ما لك بن أنس يقول : الكلام فى الدين أكرهه ، وم يزل أهل بلدنا يكرهو نه ، وينهون عنه ، نحو الكلام فى رأى جمهم ، والقدر ، وما أشبه ذلك ، ولا أحمب الكلام إلا فيا تحته عمل » . وقال أيضا فى الكتاب نفسه ، وقال : احمد ابن حنبل ؛ لايفاح صاحب كلام أبدا ، ولا نكاد نرى أحدا نظر فى الدكلام إلا وفى قلبه دغل . وقال مالك : أو أيت إن جامه من هو أحدل منه ، أيدع دينه كل يوم ، لدين جديد ؟ » .

#### فقد ألق الله تعالى إلى عباده على لسان رسوله عقيدة هي الحق ، على

والم المورد والمراق والمراق والمراق والمراق والمراق والمراق المراق والمراق وا

﴿ وَأَخْرِجُ عَنْ طُرِيقٌ عَمْرُو بِنْ شَعَيْبُ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَلَّهُ ، قَالَ : خَرْجٍ رسول الله عَرَالِيَّةٍ ، على أصحابه ذات يوم ، وهم يتراجعون في القدر . فخرج مفضَّباً حتى وقف علبهم ، فقال : . ياقوم ! بهذا ضلت الأمم قبلكم ، باختلافهم على أتبيائهم ، وضربهم الكتاب بعضه ببعض ! وإن القرآن لم ينزل لتضربوا بعضه ببعض ، ولكن نزل القرآن ، فصدّ ق بعضه بعضاً . ما عرفتم منه فاعملوا مُّ اللَّهِ ، و نحن نتنازع في القدر ، فغضب ، حتى أحمر وجهه ، ثم قال : أبهذا أمرتم أم بهذا أرسلت إليه كم ؟ إنما هلك من كان قبله حين تنازعوا في هذا الأمر. عرمت عليكم ألا تنازعوا . وأخرج عن أبى الدرداء ، وأبى أمامة ، وأنس بن مالك ، ووائلًا بن الاسقع ، قالوا : خرج إلينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ونحن نتنازع في شيء من الدين، ففضب غضباً شديداً ، لم يفضب مثله ، ثم انتهرنا. قال: يا أمة محمد ا لاتهيجوا على أنفسكم ، ثم قال: أبهذا أمرتـكم ؟ ا أو ليس عن هذا نهيتكم ١٤ إنما هلك من كان قبلكم بهذا . ثم قال : ذروا المراء لقلة خيره ، ذروا المرآء ، فإن نفعه قليل ، ويهيج العداوة بين الإخوان ، ذروا المراء، فإن المراء لا تؤمن فننته، ذروا المراء، فإن المراء يورث الشك، ويحبط العمل ، ذروا المراء ، فإن المؤمن لا يمارى ، ذروا المراء ؛ فكنى بك إثماً ألا تزال بماريا ، ذروا المراء فإن الماري لا أشفع له يوم القيامة ، ذروا =

مافيه صلاح دينهم و دنياهم ، كما نطق بمعرفته القرآن والآخبار .

ثم ألق الشيطان في وساوس المبتدعة أموراً مخالفة للسنة ، فلمجوا بها ، وكادوا يشوشونعقيدة الحق على أهلها .

فأنشأ الله تعالى طائفة المتكلمين، وحراك دواعيهم لنصرة السنة بكلام، مرتب، يكشف عن تلبيسات أهل البدعة المحدثة، على خلاف السنة المأثورة فنه نشأ علم السكلام وأهله(١).

المراء، فأنا زعيم بثلاثة أبيات في الجنة ، في وسطها ، وربضها ، و أعلاها لمن الله المراء ، وهو صادق ، : زروا المراء ، فإن الشيطان قد يئس من أن يعبد . الأو ثان ، وشرب الخر ، ذروا المراء ، فإن الشيطان قد يئس من أن يعبد . ولكن رضى بالتحريش ، وهو المراء في الدين ، ذروا المراء ، فإن بني إسرائيل افترقوا على إحدى وسبعين فرقة ، والنصارى على اثنين وسبعين فرقة وإن أمتى ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة ، كلهم على الضلالة ، إلا السواد الأعظم ، قالوا يارسول الله ومن السواد الأعظم ؟ قال : من كان على ما أنا علية وأصحابى ، ثم والسول الله ومن السواد الأعظم ؟ قال : من كان على ما أنا علية وأصحابى ، ثم قال : إن الإسلام بدأ غريباً ، وسيعودغريباً ، فطوبي للغرباء ، قالوا : يأرسول الله ، ومن الغرباء ؟ قال : الذين يصلحون إذا فسد الناس ، ولا يمارون في دين الله ،

تمييد ص ۲۸۲ – ۲۸۳

(١) تحدث الإمام الفرالى عن علم الكلام غير مرة فى كشير من كتبه ، وتحدث فى و الإحياء ، عن الآراء فى كونه حلالا أم حراما ، ثم قال :

و إلى التحريم ذهب الشافعي ومالك و أحمد بن حنبل وسفيان وجميع أهل. الحديث من السلف .

قال ابن عبد الأعلى رحمه الله: سمعت الشافعي رضى الله عنه يوم ناظر حفصا الفرد. وكان من متكلمي المعتزلة يقول: لأن يلقي الله عز وجل العبد بكل ذنب ما خلا الشرك بالله خير له من أن يلقياه بشيء من علم الكلام. ولقد سمعت من حفص كلاماً لا أقدر أن أحكيه.

فلقد قام طائفة منهم بما ندبهم الله تعالى إليه ، فأحسنوا الذب عن السنة ، والنضال عن العقيدة المتلقاة بالقبول من النبوة ، والتغيير في وجه ما أُحدِث من البدعة .

\_\_ وقال أيضاً: قد اطلعت من أهل السكلام على شي. ما ظننته قط، ولأن يبتلى العبد بكل ما نهى الله عنه ما عدا الشرك خير له من أن ينظر في الكلام. وحكى السكرابيس، أن الشافعي رضى الله عنه سئل عن شي. من السكلام فغضب. وقال سل عن هذا حفصا الفرد وأصحابه أخراهم الله.

ولما مرض الشافعي رضى الله عنه دخل عليه حفص الفسرد فقا له من أنا: فقال حفص الفرد: « لاحفظك الله ، ولا رعاك حتى نتوب بما أنت فيه ، ، وقال أيضا: « لوعلم الناس ما في السكلام من الأهواء لفروا منه فرارهم من الأسد ، ؛ وقال أيضاً « إذا سمعت الرجل يقول: « الاسم هو المسمى أو غير المسمى فاشهد بأنه من أهل السكلام ولا دين له ، قال الزعفراني ، قال الشافعي حكمي في أصحاب السكلام . أن يضربوا بالجريد ويطاف بهم في القبائل والعشائر . ويقال هذا جزاء من ترك السكتاب والسنة . وأخذ السكلام .

وقال احمد بن حنبل: « لا يفلح صاحب الكلام أبدا ، ولا تمكاد ترى أحداً نظر في الكلام إلا وفي قلبه دغل ، وبالغ في ذمه حتى هجر الحادث المحاسي. مع زهده وورعه بسبب تصنيفه كتابا في الرد على المبتدعة ، وقال له ويحك ألست تحكى بدعتهم أولا ثم ترد عليهم! ألست تحمل الناس يتصنيفك على مطالعة البدعة ، والتفكر في تلك الشبهات فيدعوهم ذلك إلى الرأى والبحث ، وقال احمد رحمه الله: علما ه الكلام زنادقة ،

وقال مالك رحمه الله : أرأيت إن جاءه من هو أجدل منه أيدع دينه كل يوم لدين جديد ؟ . يعني أن أقوال المتجادلين تتفاوت .

وقال مالك رحمه الله أيضاً : ﴿ لا تجوز شهادة أهل البدع و الأهواء ، •

فقال بعض أصحابه فى تأويله إنه أراد بأهل الأهوا. أهل الـكلام على أى مذهب كانوا .

وقال أنو يوسف: ﴿ مَن طَلَبِ العَلْمُ بِالْكَلَامُ تَرْتَدُقَ ﴾ . ﴿ ﴿ وَقَالَ أَنُو يُوسَفُ : ﴿ مِن طَلَبِ الْعَلْمُ بِالْكَلَامُ تَرْتَدُقَ ﴾ .

ولكنهم اعتمدوا فى ذلك على مقدمات تسلموها من خصومهم واضطرهم إلى تسليمها: إما التقليد، أو إجماع الآمة، أو مجرد القبول من القرآن والأخبار.

وكان أكثر خوضهم فى استخراج مناقضات الخصوم ، ومؤاخذاتهم بلوازم مسلمًا تهم . وهذا قليل النفع فى حق من لا يسلمً سوى الضروريات شيئاً أصلا .

فلم يكن الكلام في حتى كافياً ، و لا لدائى الذي كنت أشكوه (١) شافياً .

= وقال الحسن: «لاتجادلوا أهل الأهوا، ولا تجالسوهم ، ولا تسمعوا منهم » . وقد اتفق أهلا الحديث من السلف على هذا . ولا ينتحصر ما نقل عنهم من التشديدات فيه ، وقالوا: « ماسكت عنه الصحابة مع أنهم أعرف بالحقائق ، وأفصح بتر تيب الألفاظ من غيرهم ، إلا لعلمهم بما يتولد منه من الشر: ولذلك: قال النبي صلى الله عليه وسلم:

« هلك المتنطعون ، هلك المتنطعون ، هلك المتنطعون ، ؟ أى المتعمقون في البيحث والاستقصاء .

واحتجوا أيضاً: بأن ذلك لوكان من الدين، لكان ذلك أهم ما يأمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم ويعلم طريقه ويثنى عليه وعلى أربابة؛ فقد علمهم الاستنجاء، وندجهم إلى علم الفرائض، وأثنى عليهم، ونها هم عن الكلام فى القدر وقال: وأمسكوا عن القدر، وعلى هذا استمر الصحابة رضى الله عنهم ـ فالزيادة على الاستاذون والقدوة ـ ونحن الاتباع، والتلامذة.

(١) وتحدث الإمام الفزالى فى الإحياء أيضاً عن منفعة علم الكلام وفائدته معبراً بهذا النص عن رأيه الخاص فقال :

و آما منفعته ، فقد يظن أن فائدته :كشف الحقائق ، ومعرفتها على ماهى عليه ، وهيهات ، فليس فى الكلام وفاء بهذا المطلب الشريف ، و لعل التخبيط والتضليل قيه أكثر من الكشف والتعريف وهذا إذا سمعته من محدث ؛ أو حشوى ، ربما خطر ببالك أن الناس أعداء ما جهلوا . فأسمع هذا ممن خبر الكلام ، ثم قلاه \_\_

نعم ، لمسا نشأت صنعة المكلام ، وكثر الخوض فيه ، وطالت المدة ، تشوق المتكلمون إلى محاولة الذب عن السنة بالبحث عن حقائق الأمور ، وخاضوا في البحث عن الجواهر والاعراض وأحكامها . لكن لمسالم ، يكن ذلك مقصود علمهم ، لم يبلغ كلامهم فيه الغاية القصوى ، فلم يحصل منه ما عمدو بالكلية ظلمات الحيرة ، في اختلافات الخلق .

ولا أُبْهِدُ أَن يَكُونَ قد حصل ذلك لغيرى . بل لست أشك في حصول ذلك لطائفة ، ولكن حصولاً مشوباً بالتقليد في بعض الأمور التي ليست من الأوليات .

والغرض الآن حكاية حالى لا الإنكار على من استشنى به ، فإن أدوية الشفاء تختلف باختلاف الداء ، وكم من دوا، ينتفع به المريض ويَسْتُضِر به آخر .

يبعد حقيقة الخبرة ، و بعد النفلغل فيه إلى منتهى درجة المتكلمين ، وجاوز ذلك إلى التعمق في علوم أخر تناسب نوع الكلام ، وتحقق أن الطريق إلى حقائق المعرفة من هذا الوجه مسدود .

#### ٧ \_ الفلسفة

أحاصيلها ـ ما يذم منها ، وما لا يذم \_ وما يكفر قائلة ، وما لا يكفر \_ وما يبدع فيه ، وما لا يبدع ـ وبيان ما سرقوه من كلام أهل الحق ، ومزجوه بكلامهم لترويج باطلهم فى درج ذلك ـ وكيفية حصول نفرة النفوس من ذلك الحق ـ وكيفية استخلاص صراف الحقائق الحق الخالص من الزيف والبهرج من جملة كلامهم

ثم إنى ابتدأت ، بعد الفراغ من علم الكلام ، بعلم الفلسفة . و علست يقينا أنه لا يقف على فساد نوع من العلوم من لا يقف على منتهى ذلك العلم ، حتى يساوى أعلم بم في أضل ذلك العلم ، ثم يزيد عليه ، و يجاوز درجته : فيطللع على مالم يطللع عليه صاحب العلم ، من غور ، وغائلة . وإذ ذاك يمكن أن يكون مايد عيه من فساده حقاً .

ولم أر أحداً من علما. الإسلام صرف عنايته وهمته إلى ذلك .

ولم يكن فى كتب المتكلمين من كلامهم ، حيث اشتغلوا بالرد عليهم ، الاكلمات معقدة مبددة ، ظاهرة التناقض والفساد ، لا ميظينُ الاغترار بها بعاقل عامى ، فضلا عمن يدعى دقائق العلوم . فعلت : أن رد المذهب قبل فهمه والاطلاع على كنهه ، رمى في عماية .

فشمرت عن ساق الجد فى تحصيل ذلك العلم من الكتب ، بمجرد المطالعة ، من غير استعانة بأستاذ . وأقبلت على ذلك فى أوقات فراغى ، من التصنيف ، والتدريس فى العلوم الشرعية وأنا مَمْنُو ﴿(١) بالتدريس ، والإفادة لثلاثمائة نفس ، من الطلبة ببغداد .

فأطلعني الله سبحانه وتعالى ، بمجرد المطالعة في هذه الأوقات المختَلَّسة ،

<sup>(</sup>١) مبتلي .

على منتهى علومهم ، فى أقلَّ من سنتين . ثم لم أزل أواظب على التفكر فيه ، بعد فهمه ، قريبا من سنة ، أعاوده وأردده ، وأتفقد غوائله ، وأغواره حتى اطلعت على ما فيه من خداع ، وتلبيس ، وتحقيق ، وتخييل ، اطلاعا لم أشك فيه .

فاسمع الآن حكايته ، وحكاية حاصل علومهم : فإنى رأيتهم أصنافاً ، ورأيت علومهم أقساماً ، وهم على كثرة أصنافهم يلزمهم وصنمة الكفر والإلحاد ، وإن كان بين القدماء منهم والاقدمين ، وبين الاواخر منهم والاوائل ، تفاوت عظيم ، في البعد عن الحق ، والقرب منه .

### أصنافالفلاسفة وشمول وصمة الكفركافتهم

إعلم: أنهم – على كثرة فرقهم ، واختلاف مذاهبهم – ينقسمون إلى ثلاثة أقسام :

الدهريورن.

والطبيميون.

والإلهيون.

الصنف الأول: الدهريون(١): وهم طائفة من الأفدمين ، جحدوا

(١) بعد أن ذكر سنتلانا كلام اليعقوبي ، والعزالي عن الدهرية قال :

دُ فَإِنَا لُو حَاوِلْنَا اسْتَمْبَاطُ الْأُصُولُ التَّى اعْتَمْدُهَا الْيُعْقُونِي وَالْغُرَالَى فَيَا ذكراه في حق الدهرية وجدنا أرسطو يقول في كتاب السهاء والعالم حاكيا عن أنها ذو قليس:

إن هذا العالم لم يحدثه أحد من الآلهة ولا من البشر بل كان أبداً . ا ه ثم قال أرسطو في المقدمة الثانثة من كتاب السماء ما نصه:

أما من ذهب إلى قول أنبا ذو قليس وديموقريطس فإنه قال: إن الأركان لم تحدث باستحالة بعضها فى بعض بل لاحدوث إلا فى الظاهر فانها موجودة على حدتها فتفترق بعد الاجتماع. اه

ثم قال فى كتاب الفساد والتكوين فى المقالة الأولى : وعندهم أن الأركان إذا اجتمعت فقد تحدث الأجسام وإذا افترقت فسدت الأجسام .

وعندهم أيضاً أن الوجود لا يصير أبداً إلى العدم. اه

وقال ديوجانس في تاريخ الحكاء: ورأيهم أن العدم لا يحدث منه شيء وأن الوجود لا يصير إلا العدم. اه

فإذا ماقا بلنا هذه النصوص عما في تاريخ اليعقوبي وجدناها مطابقة فصلا

الصانع المدبر (١) ، العالم القادر ، وزعموا : أن العالم لم يزل موجوداً كذلك

= فصلا لما ذكره من مذهب الدهريين .

فتقرر حينتُذ أن الدهرية عند العرب هم شيعة ديموقريطس وأنا ذو قليس، وأن الطبيعيين هم بقية الأقدمين من الفلاسفة .

ومذهب ديموقريطس هو الغاية القصوى فى فلسفة اليوناب أواخر العصر الأول .

اقبس منه الأشاعرة قولهم بالجرء الذي لا يتجزأ.

منه أخذ النظام من متكلمي المعتزلة قوله بالكمون . . .

ومنه أخذ جم غفير من الملاحدة والطبيعيين قولهم فى أنكار البارى ووحده الوجود .

فن طابق قول ديمو قريطس بما عليه الطبيعون من الفلاسفة في عصرنا هذا لما وجد بين القولين تفاوتا اللهم إلامانشأ عن تقدم العلوم في زماننا .

والحق أن من اقتصر على الطبيعات ولم يقل بغير المحسوسات لا يسعه إلا اقتفاء أثرهم والتحلى بشعائرهم. مع أن من تبصر فى عواقب الأمور تحقق أن مثل هذا الرأى لا يقضى فى كل زمان إلا لانكار الحقائق وهدم دعائم العقل. «سنتلانا: المذاهب الفلسفية، مخطوط مكتبة الجامعة».

(١) إن الحقيقة التي لا جدال فيها هي : أن الأغلبية العظمي من الفلاسفة ، ومن العلماء في جانب الإيمان .

و الإلحاد في جو الفلاسفة ، وفي جو العلماء شذوذ .

وبما لا شك فيه أن عباقرة الفلسفة : القدماء منهم والمحدثين : مؤلمون .

فسقراط ، وأفلاطون ، وأسطو ، وأقلطين ، وديـكارت ، وكانت من المؤلمين .

وإذا كان الإلحاد الفلسني شذوذاً ، فان ذلك لا ينفى أنه حقيقة موجودة ، وأن له عثلين باستمرار ، وهم ـ على حد تعبير الإمام الغزالى ـ ، جحدوا الصافع المدبر ، العالم القادر رزعموا أن العالم لم يزل موجوداً كذلك نفسه ،

بنفسه، و بلا صانع ، ، ولم يزل الحيوان من النطفة ، النطفة من الحيوان ،

= و بلاصانع ، ولم يزل الحيوان من النطفة ، والنطفة من الحيوان ، كذلك كان ، وكذلك يكون أبدآ . .

وديموقريطس، في العهد اليوناني، هو الذي حاول بسكل جهده أن يقيم من الإلحاد مذهباً ؛ وكانت فسكرته هي :

أن المادة قديمة ، وهى مركبة من أجزاء لا تتجزأ ، وهذه الأجزاء ، أو الذرات دائمة التحرك في الفضاء اللانهائي ؛ ومن اجتماعها تشكون الأجسام ، وبافتراقها تفنى وهكذا استمر الأمر من الأزل ، وسيبقى إلى الأبد بدون غاية ولا هدف ، إنها الآلية البحتة .

وهذه الفكرة وإن كانت قديمة ، فانها فكرة كل من يتخذ الإلحاد مذهباً في العصور الحديثة ، وإن اختلفت كيفيات التعبير عنها .

إنها فكرة الماديين المحدثين ، كما كانت فكرة الماديين القدماء ولم يغير من جوهرها تحطيم الذرة أو تفتيتها ، اللهم إلا في كيفية التعبير عنها .

وقد رد القدماء ، فى سهولة وفى قوة ، على هذا المذهب ، وكذلك فعل المحدثون وكانت حجتهم ، من الدقة ومن الإحكام ، بحيث تجعل المتأمل فيها لا يتأتى أن يقول بفيرها .

وقد لخص حجج القدماء الاستاذ. سانتلانا ، فى المخطوط المعنون بعنوان : « المذاهب الإسلامية ، . . ونحن نورد تلخيصه الرائع فيها يلى :

«١» وأما القول بالطبيعة ، وأن لا شيء غيرها : فهو لا يرضى العاقل المتبصر ؛كأنه يقول :

نعم ، أنا لا أنازع فى كون الطبيعة والحركة : من أصول الموجودات، وإنما توقفت فى كيفية صدور الفعل منها .

فلو لم يكن هناك إلا مادة تتحرك من الأبد إلى الأبد، فن أبن حصل لهذا السالم هذا النظام العجيب، والترتيب الغريب، الذي حارت قبه العقول، وقصرت عن إدراكه الفحول.

كيف ينسب ذلك إلى الاتفاق والصدقة ومجرد البخت ، ليت =

= شعرى ، كيف اجتمعت تلك الأجزاء ، وكيف تألفت ، على اختلاف أشكالها و تباين موادها وقواها ؟ ١١ ، وكيف بقيت على تألفها ؟ ١١ وكيف تجددت على نمط و احد المرة بعد المرة ؟ ١١

وقد شهدت المعاينة : بأن حركات أجزاء لانهاية لها ولا محرك : لا تفضى إلا إلى غاية الالتباس وعدم القياس ا

هذا لعمرى ،كثل من وضع حروف المعجم فى ظرف ، أو صندوق ، ثم جمل يحركها يوماً بعد يوم ، طمعاً منه أنها تتألف من تلقاء نفسها ، فيتركب منها قصيدة بليغة ، أو رسالة عميقة فى المنطق ، أو كتاب فى الهندسة دقيق ! !

أ ليس ذلك من السفه البين ؛ فإنه لودام على تحريكها السنين والدهور لما حصل من كده إلا على حروف ! !

فكيف يتصور حدوث هذا الموجود , العالم , بما هو عليه : من الاتقان والإحكام , وتضافر الأجزاء ، وعجيب مناسباتها بعضها لبعض : من حركات الفاقية في خلاء لا نهاية له ١١٤

قال أرسطو في كتاب . دسمع الكيان ، :

, إن كل نظام يدل على وجود العقل ، .

دى، وفضلا عن هذا ، فإن ما يحصل انفاقاً لا يحصل إلامرة و احدة ، ولا يشكر ر ، ولا يسوغ بناء حكم عقلى عليه ، ولا يقبل القياس ، بخلاف ما شهدت به التجربة في عالمنا من الثبوت . ولولا هذا لما أمكن إنشاء علم من العلوم الرياضية و الطبيعية .

«حرى هذا ، وإذا فرضنا وجود مجرد الطبيعة ، ولا شيء سواها ، فمن أين هذه القوة العقلية التي بجدهاكل واحد من نفسه ؟!!

وهي \_ مع ما فيها: من العجز ، والقصور ، وكثرة الخطأ \_ من أظهر الشواهد على وجود ما يخالف مجرد المادة في هذا العالم .

ولا سبيل ، من المادة ، إلى الأفعال العقلية ؛ لما بينهما من المغايرة الأصلية . فوجود هذه القوة : يستدعى وجود جوهر يجانسها ويماثلها ، ليكون أصلا لها ومركز آ . كذلك كان ، وكذلك يكون أبدا . وهؤلاء هم الزنادقة (١) .

هل يحتمل: أن ما نشاهده: تصور المعقولات ، والكشف عن الكليات وتفريق القضايا، وتركيب القياسات: ليس هو، في نفس الأمر إلا أصطكاك جزء من المادة بجزء آخر!!

هل يحتمل: أن ما تضمنته عقولنا: من الابحاث الدقيقة، والمآخذ العميقة: كالمنطق، والرياضيات، والالهيات، وما فتنت به الفلوب: من الشعر الراثق، والمطرب من الالحان، وسحر البيان: أصله من تلك الآجزاء؟!!

وكانبعاث النار من اصطكاك الحجر بالحجر ، وذلك فى خصوص الناد ؛ إذ ليس بين مادة النار ومادة الحجر فرق كبير .

(٤) إن المادة غير قادرة لأن تكون علة نفسها ، فمن باب أحرى وأولى أنها لا تكون علة لما هو أعلى منها مكاناً وأهم شأناً ، فى درجة الوجود ؛ وإلا كان الآخس أصلا لما هو أرفع ؛ وهذا ما يستبعده العقل و تأنفه الفطرة السليمة.

(۱) ويقول سنتلانا أيضاً : « من تبصر فى عواقب الأمور تحقق أن مثل هذا الرأى لا يفضى فى كل زمان إلا لا نكار الحقائق وهدم دعائم العقل . كيف لا ومن قال : إنه ليس فى الوجود إلا المحسوس ولا شى مسواه كيف يمكن له أن يحكم بالوجود ؟

وقد أصاب المحقق ناصر الدين الطوسى فى شرح المحصل حيث قال نقلا عن أرسطو وغيره:

الحس أدراك فقط .

والحمكم تأليف بين مدركات بالحس أوبغير الحس.

وليس من شأن الحس التأليف الحسكمى، لآنه إدراك فقط فلا شيء من الأحكام محسوسة أصلا، فإذن كل ماهو محسوس لا يمكن أن يوصف، من حيث كونه محسوساً، بكونه يقينيا أو غير يقيني، أوحقا أو باطلا، أوصواباً أو غلطاً، فإن جميع هذه الأوصاف من لواحق الاحكام اه وهو واضح لمن تحقق ماهية الحس وأنه مقصور بالضرورة على خصوص المدرك لا يتعداه.

على أن المدرك والمدرك لازالا يتغيران فكيف يحكم يه على غيره ، وكيف تبني =

والصنف الثانى: الطبيعيون: وهم قوم أكثروا بحثهم عن عالم الطبيعة، وعن عجائب الحيوان، والنبات.

وأكثروا الخوض في علم تشريح أعضاء الحيوانات .

فرأوا فيها من عجائب صنع الله تعالى ، وبدائع حكمته ، ما اضطروا معه إلى الإعتراف بفاطر حكميم ، مسطلع على غايات الامورومقاصدها . ولايطالع التشريح ، وعجائب منافع الاعضاء مطالع ، الاويحصل له هذا العلم الضرورى بكال تدبير اليانى لبنية الحيوان ، لا سما بنية الإنسان .

إلا أن هؤلاء – لكشرة بحثهم عن الطبيعة – ظهر عندهم ، لاعتدال المزاج ، تأثير عظيم في قوام قوى الحيوان به . فظنوا أن القوة العاقلة من الإنسان تابعة لمزاجه أيضاً ، وأنها تبطل ببطلان مزاجه فينعدم . ثم إذا انعدم ، فلا يعقل إعادة المعدوم كما زعموا ، فدهبوا إلى أن النفس تموت ولا تعود ، فجحدوا الآخرة ، وأنكروا الجنة ، والنار ، والحشر ، والنشر والقيامة ، والحساب ، فلم يبق عندهم للطاعة ثواب ، ولا للمعصية عقاب ، فالمجلوا في الشهوات انهماك الأنعام .

وهؤلاء أيضاً زنادقة ، لأن أصل الإيمان هو الإيمان بالله ، واليوم الآخر . وهؤلاء جحدوا اليوم الآخر ، وإن آمنوا بالله وصفاته .

الصنف الثالث: الإلهيون: وهم المتأخرون منهم مثل: « سقراط ، (١)

<sup>=</sup> عليه حكماً عقليا ، وكيف نقف على حقيقته إذ كل ذلك موقوف على ما هو غير الحس . فإنى إدا تصورت مثلا أنى قد سمعت الصوت فقد تجاوزت حد الإدراك الحسى و أدخلت قيه حكما عقلياً ليس له بالحس تعلق .

فدكل فلسفة مقصورة على مجرد الحس لايكون مثلما حينئذ إلا الشك في الحقائق كما وقع في اليونان أثناء القرن الرابع قبل الميلاد .

<sup>(</sup>۱) سقراط : مر أشهر فلاسفة الاغريق ، ومؤسس فلسفة الآخلاق وإلى مدارسه الآخلاقية التي شادها تلاميذه من بعده ترجع أكثر الفكر =

### وهو أستاذ . أفلاطون ، و . أفلاطون ، أستاذ . أرسطاطاليس . . .

\_ الأخلاقية التي عرفتها فلسفات العصور حتى عصر نا هذا .

عاش فى القرن الخامس قبل الميلاد ، وجاهد فى سبيل الحق حتى لقى مصرعه على أيدى حاسديه من أنصار الباطل، فكان مصرعه مأساة دامية لاتزال حتى اليوم ثثير أشجان أنصار الحق فى كل زمان ومكان ، وتوحى إلى أنفسهم بأسمى مثل البطولة والشجاعة والثبات على الحق .

ومنهجه فى البحث مشهور ، والحديث التالى يعطينا صورة منه . وقد جرى بينه وبين و أرسطو ديموس ، الذى كافرن ينكر الإله ، ومنه نستبين أيضاً بعض أفكاره .

قال سقراط. و أفي الناس من يعجبك براعته في الصنائع ؟ فقال :

نهم ؛ وسمى من الشمراء والمصورين عن كان يعده أبرع من غير. .

فقال سقراط: أيهما عندك أرفع شأنا ؟ أمن يصنّع التماثيل العاوية عن الحركة والعقل؟ أما من يصور الأشباح الحية المتحركة ؟

فقال : من يصنع الصور الحية اللهم إلا إذا كانت تلك الصور من عمل المصادقة والاتفاق ، لا من عمل العقل .

قال سقراط: إذا فرضنا أشياء لا يظهر المقصود منها ، وأشياء أخرى بينه القصد والمنفعة فما قولك في تلك الآشياء ؟ ما هي التي عندك من فعل العقل وما هي التي عندك من فعل الانفاق ؟

قال لا شك أن ما ظهر قصد. ومنفعته من فعل العقل .

قال سقراط: أو لست ترى أن صانع الإنسان فى أول نشأته جعل له آلات الحس لما فى تلك الآلات من المنفعة الظاهرة؟: فأعطاه البصر، والآذنين: ليبصر ويسمع ما يكون لعيشه صادقا . وما فائدة الروائح لو لم تكن لنا الحنياشم؟ وكيف ندرك المطاعم، ونفرق بين المر والحلو والمز، لو لم يكن لنا لسان نذوق به؟ إن بصرنا معرض للآفات، أو لست ترى كيف اعتنت القدرة الإلهية بذلك؟ فجعلت الأجفان كالأبواب لتمنع ما يصيب البصر، وجعلت الأهداب كالمناخل لتقيها من أضرار الرياح. وما قولك فى آلة السمع، =

و . أرسطاطاليس ، هو الذي رتب لهم المنطق . وهذب لهم العلوم ، روحر رلهم مالم يكن محرراً من قبل ، وأنضج لهم ماكان فِجّاً من علومهم .

وهم بجملتهم ردوا على الصنفين الأولين من الدهرية ، والطبيعية ، وأوردوا فى الكشف عن فضائحهم ما أغنوا به غيرهم ، وكنى الله المؤمنين القتال بتقاتلهم .

ثم رد ، أرسطاطاليس ، على ، أفلاطون ، (1) و ، سقراط ، ومن كان قبله من الإلهيين ، رداً لم يقصر فيه حتى تبرأ عن جميعهم إلا أنه استبق أيضاً من رذائل كفرهم ، و بدعتهم ، تقايا لم يوفق للنزوع عنها ، فوجب تكفيرهم و تكفير شم و بدعتهم من المتفلسفة الإسلاميين «كابنسينا» و «الفارابي، و أمثالها . على أنه لم يقم بنقل علم « أرسطاطاليس » (٢) أحد من متفلسفة

= وهى تقبل جميع الأصوات ولا تمتلىء أبداً ؟ أما رأيت الحيوانات ، كيف رتبت أسنانها المقدمة، وأعدت لقطع الأشياء فتلقيها إلى الأضراس فتدقها دقاً... فإذا تأملت في ترتيب ذلك أيمكنك أن تشك. هل هى من فعل الانفاق أم من فعل العقل ؟

قال أرسطو ديموس: نعم إذا تفكرنا في ذلك لا نشك في أنها من فعل صانع حكم كثير العناية بمصنوعاته ( من مخطوط سنتلانا )

(۱) فيلسوف يونانى ولد سنة ٢٩٤، وتوفى سنة ٣٤٧ ق م، ويطلق عليه «افلاطون الإلهي» ذلك أن الررحانية تحتل من فلسفته المركز الرئيسي. ونظريته في دالمثل ،، وعلى أسها « مثال الحبير ، مشهورة ، وقد ترجم من كتبه إلى العربية حديثا بعض المحاورات ، وكتاب « الجمهورية ،

(۲) أرسطو ( ۳۸٤ - ۳۲۲ ق م ) ، هو أعظم فلاسفة اليونان الأقدمين ، ويمده بعض الناس أعطم شخصية فلسفية وجدت حتى الأن، وهو مقدونى الأصل رحل إلى أثينا و تتلن على , أفلاطون ، ، ولازمة ، ويسمى أتباعه , بالمشائين ، ، ويلقب هو به , المعلم الأول ، ، لانه أول من رتب على المنطق ونظمه ، وكونه علما ، لله حدوده و أهدافه ، وقد طلب إليه , الملك فيليبس المقدون ، تعليم ابنه \_\_\_\_

الإسلاميين كمقيام هذين الرجلين ، وما نقله غيرهما ليس يخلو عن تخبيط... وتخليط ، يتشوش فيه قلب المطالع ، حتى لا يفهم : وما لا يفهم :كيف يرد. أو يقبل ؟ . و بحموع ماصح عندنا من فلسفة أرسطاطاليس، بحسب نقل هذين... الرجلين . ينحصر في ثلاثة أقسام :

- ١ قسم يجب الكفير به.
- ٢ وقسم يجب التبديع به .
- ٣ وقسم لا يجب إنكاره أصلا، فلنفصله.

## أقسام علومهم :

إعلم : أن علومهم بالنسبة إلى الغرض الذى نطلبه ستة أقسام : رياضية ، . ومنطقية ، وطبيعية ، وإلهية ، وسياسية ، وخلقية .

١ — أما الرياضية: فتتعلق بعلم الحساب، والهندسة، وعلم هيئة العالم،
 وليس يتعلق شيء منها بالأمور الدينية نفياً وإثباتاً، بل هي أمور برهانية ،
 لا سبيل إلى مجاحدتها بعد فهمها ، ومعرفتها .

وقد تولدت منها آفتان :

الأولى: أن من ينظر فيها يتعجب من دقائقها ، ومن ظهور براهينها : هييخشن بسبب ذلك اعتقاده في الفلاسفة ، فيحسب أن جميع علوعهم في الوضوح ، وفي وثاقة البرهان ، كذا العلم . ثم يكون قد سمع من كفرهم ، وتعليلهم ، وتهاونهم بالشرع ، ما تداولته الالسنة ، فيكفر بالتقليد المحض ، ويقول : لو كان الدين حقاً ، لما اختنى على هؤلاء مع تدقيقهم في هذا العلم 1 فإذا عَرَفَ بالتسامع كفرهم وجحدهم ، فيستدل على أن الحق هو الجحد

<sup>= «</sup>الاسكندر» فأخذيعلمه ثلاث سنوات ، وقد ترجم إلى العربية حديثا من كتبه « دكتاب الاخلاق » و « الكون والفساد » و « السياسة » ترجمها الاستاذ الكبير « أحمد لطنى السيد » ، و ترجم له الاستاذ « الاهواني »كتاب « النفس » .

والإنكار للدين . وكم رأيت من يضل عن الحـــق بهذا القدر ولا مستند الله سواه !

وإذا قيل له: الحاذق في صناعة واحدة ليس يلزم أن يكون حاذقاً في كل صناعة ، فلا يلزم أن يكون الحاذق في الفقه ، والمكلام ، حاذقاً في الطب، ولا أن يكون الجاهل بالعقليات جاهلا بالنحو ، بل لمكل صناعة قلم بلغوا فيها رتبة البراعة والسبق ، وإر كان الحمق والجهل قد يلزمهم في غيرها ، فمكلام الأوائل في الرياضيات برهاني ، وفي الإلهيات تخميني ، لا يَعرف ذلك إلا من جربه ، وخاض فيه . فهذا إذا قير مرا على هذا الذي انخدع بالتقليد لم يقع منه موقع القبول ، بل تحمله غلبة الهوى ، وشهوة البطالة ، وحب التكايس على أر يصر على تحسين الظن بهم وشهوة البطالة ، وحب التكايس على أر يصر على تحسين الظن بهم العلوم كلها .

فهذه آفة عظیمة ، لاجلها یجب زجر کل من یخوض فی تلك العلوم ، فإنها و إن لم تتعلق بأمر الدین ، و لکن لما كانت من مبادی، علومهم ، یسری إلیه شرهم و شؤمهم ، فقل من یخوض فیه ، إلا و ینخلع من الدین ، و ینحل عن رأسه لجام التقوی .

الآفة الثانية: نشأت من صديق للإسلام جاهل ظن أن الدين ينبغى أن أينصر بإنكاركل علم منسوب إليهم: فأنكر جميع علومهم وادعى جهلهم فيها ، حتى أنكر قولهم فى الكسوف ، والحسوف ، وزعم أن ما قالوه على خلاف الشرع ، فلما قرع ذلك سمع من عُرَف ذلك بالبرهان القاطع ، ثل يشك فى برهانه ، لكن اعتقد أن الإسلام مبنى على الجهل ، وإنكار البرهان القاطع ، فازداد للفلسفة حبا ، وللإسلام بغضاً .

و لقد عظمت على الدين جناية من ظن أن الإسلام <sup>م</sup>ينْصَر بإنكار هذه العلوم ، وليس فى الشرع تعرض لهذه العلوم بالننى ، والإثبات ، ولا فى هذه

العلوم تعرض الأمور الدينية . وقوله عليه السلام :

إِنَّ الشَّمْسَ والقَـمَرَ آيتَا نِ مِنْ آيَارِت اللهِ تَعَالَى لاَ يَنْخَسِفَان لمورِت. أحد ، ولا لِحيانهِ ، فإذا رَأيتُم ذلك فافـرَ عُوا إلى ذِكْرِ الله تعالى .. وإلى الصلاة ، .

ليس في هذا إنكار علم الحساب ، المعرّف بمسير الشمس ، والقمر ، واجتماعهما ، أو مقابلتهما ، على وجه مخصوص .

أما قوله عليه السلام . لكن الله إذا تجلي لشيء خضع له ، فليس توجد. هذه الزيادة في الصِّحَاحِ أصلا .

فهذا حكم الرياضيات ، وآفتها .

٢ - وأما المنطقيات : فلا يتعلق شيء منها بالدين ، نفياً ، وإثباتاً ،.
 بل هو النظر في طرق الأدلة والمقاييس ، وشروط مقدمات البرهان ،
 وكيفية تركيبها .

وشروط الحد الصحيح، وكيفية ترتيبه .

وأن العلم إما تصور ، وسبيل معرفته ، الحد ، وإما تصديق ، وسبيل. معرفته ، البرهان .

وليس فى هذا ما ينبغى أن ينكر ، بلهو من جنس ما ذكره المتكلمون. وأهل النظر فى الأدلة . وإنما يفارقونهم بالعبارات ، والاصطلاحات ، و بزيادة الاستقصاء فى التعريفات ، والتَشْعيبات .

ومثال كلامهم فيها قوطم: إذا ثبت أن كل (١) (ب) ، لزم أن بعض (الله ومثال كلامهم فيها قوطم: إذا ثبت أن كل إنسان حيوان ، لزم أن بعض الحيوان إنسان ، ويعبرون عن هذا بأن الموجبة المكلية ، تنعكس موجبة حزئية . وأى تعلق لهذا عهمات الدين ، حتى يجحد وينسكر ؟ فإذا أنكر ، لم يحصل وأى تعلق لهذا عهمات الدين ، حتى يجحد وينسكر ؟ فإذا أنكر ، لم يحصل

من إنكاره عند أهل المنطق إلا سوء الاعتقاد في عقل المنكر ، بل في دينه ` الذي يزعم أنه موقوف على هذا الإنكار .

نعم لهم نوع من الظلم فى هذا العلم ، وهو أنهم يجمعون للبرهان شروطاً مُيِمْلَتُمْ أَنَّها تورث اليقين ، لامحالة ، لكنهم عند الانتهاء إلى المقاصدالدينية ، ما أمكنهم الوفاء بتلك الشروط ، بل تساهلوا غاية التساهل .

وربما ينظئر في المنطق أيضاً ، من يستحسنه ، ويراه واضحا: فيظن أن ما ينقل عنهم من الكفريات مؤيدة بمثل تلك البراهين ، فاستعجل بالكفر قبل الانتهاء إلى العلوم الإلهية .

فهذه الآفة أيضاً منطرقة إليه .

٣ ـ وأما علم الطبيعيات : فهو بحث عن عالم السموات ، وكواكبها ، وما تحتها من الأجسام المفردة كالماء ، والهواء ، والتراب ، والنار ، ومن الأجسام المركبة : كالحيوان ، والنبات ، والمعادن ، وعن أسباب تغيرها ، واستحالتها ، وامتزاجها ، وذلك يضاهي بحث الطب عن جسم الإنسان ، وأعضائه الرئيسية والخادمة ، وأسباب استحالة مزاجه . وكاليس من شرط الدين إنكار علم الطب ، فليس من شرطه أيضاً إنكار ذلك العلم ، إلا في مسائل معينة ، ذكر ناها في كتاب ، تهافت الفلاسفة ، وما عداها عا بجب المخالفة فيها ، فعند التأمل ، يتبين أنها مندرجة تحتها .

و أصل جملتها أن تعلم أن الطبيعة مسخرة تله تعالى ، لا تعمل بنفسها ، بل هى مستعملة من جهة فاطرها . والشمس ، والقمر ، والنجوم ، والطبائع مسخرات بأسره ، لا فعل لشيء منها بذاته عن ذاته .

ع \_ وأما الإلهيات : ففيها أكثر أغاليطهم ، فما قدروا على الوفاء

بالبراهين على ماشرطوه في المنطق ، ولذلك كثر الاختلاف بينهم فيها .

ولقد قرب مذهب . أرسطاطاليس ، فيها من مذاهب الإسلاميين ، على ما نقله الفاراني<sup>(1)</sup> ، وابن سينا<sup>(7)</sup> .

ولكن بحموع ما غلطوا فيه يرجع إلى عشرين ، أصلا يجب تكفير هم في ثلاثة منها ، وتبديعهم في سبعة عشر .

ولإبطال مذهبهم فى هذه المسائل العشرين ، صنفنا كتاب ، التهافت ، . أما المسائل التلاث ، فقد خالفوا فيها كافة المسلمين ، وذلك فى قولهم :

وكان ( الفارابى ، يحسن ( الموسيق ، تلحينا وتوقيعا ، حتى ليحكى « لبن خلكان ، : أن ( الآلة الموسيقية ، . ( القانون ، إنما هي من وضعه ، وقد أطاق عليه المسلمون : ( المعلم الثاني ، كما أطلق على ( أرسطو ، : « المعلم الأول ،

و تقدير المؤرخين له متفاوت : فنهم من يقدمه على « ابن سينا » ، ومنهم يقدم « ابن سينا ، عليه .

<sup>(</sup>۱) «الفارابى »: ( ۲۳۰ – ۳۳۹ ه ) ولد فى «فاراب » . وهو إقليم فارسى فى تخوم بلاد «الغرك » ، رحل إلى « بغداد » ، ثم استقر به المقام فى كنف « سيف الدولة » ، يميش عيشة الزهد . موجها كل همه إلى الدراسة والتأمل . يقول « ابن خلكان » : وكان مدة مقامه بـ « دمشق » لا يكون ـ غالباً ـ يلا عند مجتمع ما ، ، أو مشتبك رياض ، وبؤلف هناك كتبه ، ويتناوبه المشتغلون عليه .

<sup>(</sup>۲) د ابن سينا ، : ( ۳۷۰ – ٤٢٨ ه ) كان فيلسوفاً عظيما من فلاسفة الإسلام ، كما كان له فى الطب قدم راسخة وفهم دفيق ، وقد ألف فيه كتاب د القانون ، الذي كان يدرس فى معاهد د أور با ، عدة قرون . أما كتبه الفلسفية فكثيرة ومتداولة ، ومن أشهرها كتاب د الإشارات ، ، وكتاب د الشفاء ، وكتاب د النجاة ، .

## ١ – أن الأجساد لا تحشر (١) ، وإنما المثاب ، والمعاقب هي الأرواح

(١) لعل من الإنصاف ، الذي يدعوا إليه دائماً الإمام الغزالي ، أن نذكر رأى ابن رشد في المسائل الثلاث التي كفر بها الإمام الغزالي الفلاسفة . نذكر رأى ابن رشد ، مختصراً ، عن كتابي ، فصل المقال ، و ، الكشف عن مناهج الأدلة ، يقول ابن رشد : والمعاد بما اتفقت على وجوده الشرائع ، وقامت عليه البراهين عند العلماء ، وإنما اختلفت الشرائع في صفة وجوده ، ولم تختلف في الحقيقة في وجوده ، وإنما اختلفت في الشاهدات التي مثلت بها للجمهور تلك الحال الغاثبة: وذلك أن من الشرائع من جعله روحانياً أعنى للنفوس ؛ ومنها من جعله الأجسام والنفوس مماً . والاتفاق في هذه المسألة مبنى على اتفاق الوحى فى ذلك ، واتفاق قيام البراهين الضرورية عند الجميسع فى ذلك ، أعنى : أنه قد اتفق الحكل على أن للإنسان سعادتين : أخراوية ودنياوية وانبنيذلك عند الجيسع على أصول يمترف بها عند السكل (ثم أخذ ابن رشد في بيان هذه الأصول، من العقل، والنقل) ثم قال: فالشرائع كلها كما قلنا متفقة على أن للنفس من بعد الموت أحوالاً ، من السمادة ، أو الشقاء . في تمثيل هذه الاحوال ، وتفهم وجودها للناس. ويشبه أن يكون التمثيل الذي في شريعتنا هذه أتم إفهاماً لأكثر الناس ، وأكثر تحريكا لنفوسهم إلى ما هنالك ، والأكثرون هم المقصود الأول بالشرائع .

وأما التمثيل الروحانى فيشبه أن يكون أقل تحريكا لنفوس الجمهور إلى ماهنا الك والجمهور أقل رغبة فيه . وخوفا له منهم فى التمثيل الجسمانى . ولذلك يشبه أن يكون التمثيل الجسمانى أشد تحريكا إلى ما هنالك من الروحانى ، والروحانى أشد قبولا عند المتكلمين المجادلين من الناس وهم الأقل .

ولهذا المعنى ، نجد أهل الإسلام \_ فى فهم التمثيل الذى جاء فى ملتنا فى أحوال المعاد \_ ثلاث فرق ، فرقة رأت أن ذلك الوجود هو بعينه هذا الوجود الذى ههنا من النعيم واللذة ، أعنى أنهم رأوا أنه واحد بالجنس ، وأنه إنما يختلف الوجودان بالدوام والانقطاع ، أعنى أن ذلك دائم ، وهذا منقطع .

المجردة ، والمثو بات والعقو بات روحانية لا جسمانية .

ولقد صدقوا فى إثبات الروحانية ، فإنهاكائنة أيضاً ، ولكن كذبوا فى إنكار الجسمانية ، دكفروا بالشريعة فيما نطقوا به .

= وطائفة رأت أن الوجود متباين ، وهذه انقسمت قسمين : طائفة رأت أن الوجود الممثل بهذه المحسوسات هو روحانى ، و أنه إنما مثل به إرادة البيان ، ولهؤلاء حجج كمثيرة من الشريعة مشهورة ، فلا معنى لتعديدها .

وطائفة رأت أنه جسانى لكن اعتقدت أن تلك الجسمانية ـ الموجودة هنا لك ـ مخالفة لهذه الجسمانية ، لكون هذه بالية ، وتلك باقية ، ولهذه أيضاً حجج من الشرع . ويشبه أن ابن عباس يكون بمن يرى هذا الرأى ؛ لأنه روى عنه أنه قال : ليس فى الدنيا من الآخرة إلا أسماء . ويشبه أن يكون هذا الرأى هو أليق بالخواص ، وذلك أن إمكان هذا الرأى ينبنى على أمور ليس فيها منازعة عند الجميع : أحدها : أن النفس باقية ، والثانى : أنه ليس يلحق عن عودة النفس إلى أجسام أخر المحال الذي يلحق عن عودة تلك الآجسام بعينها : وذلك أنه يظهر أن مواد الآجسام التي ههنا توجد متعاقبة ، ومنتقلة من جسم إلى جسم ، وأعنى : أن المادة الواحدة بعينها توجد لآشخاص كثيرة ، في أوقات مختلفة ، وأمثال هذه الأجسام ليس يمكن أن توجد كلها بالفعل ، في أوقات مختلفة ، وأمثال هذه الأجسام ليس يمكن أن توجد كلها بالفعل ، لأن مادتها هي واحدة . مثال ذلك أن إنساناً مات ، واستحال جسمه إلى التراب ، واستحال ذلك التراب إلى نبات ، فاغتذى إنسان آخر من ذلك النبات ، فكان منه منى حين تولد منه إنسان آخر .

وأما إذا فرضت أجسام أخر ، فليس تلحق هذه الحال .

والحق فى هذه المسألة أن فرض كل إنسان فيها هو ما أدى إليه نظره فيها ، بعد أن يكون نظراً لايفضى إلى إبطال الأصل جملة ، وهو إنكار الوجود جملة ، فإن هذا النحو من الاعتقاد ، يوجب تكفير صاحبه ، لكون العلم بوجود هذه الحال للانسان معلوماً للناس ، بالشرائع ، والعقول .

٣ ــ ومن ذلك قولهم : « إن الله تعالى يعلم السكليات دون. الجزئيات (١) .

وهذا أيضاكفر صريح، بل الحقأنه: «لا يَعز ُبُ عن علمه مثقال ذرة في السموات، ولا في الأرض، .

٣ ــ ومن ذلك قولهم بقدم العالم وأزليته (٢) ، فلم يذهب أحد من المسلمين إلى شيء من هذه المسائل .

(۱) يذكر ابن رشد عن الإمام الغزالى قوله: أن الفلاسفة يرون أنه سبحانه لا يعلم الجزئيات تم يقول: «وليس الأمركما توهم عليهم، بل يرون (الفلاسفة) أنه لا يعلم الجزئيات بالعلم المحدث الذى من شرطه الحدوث بحدوثها، إذ كان(علم الله ) علة لها، لا معلولا عنها كالحال في العلم المحدث.

وهذا هو غاية التنزيه الذي يجب أن يعترف به ، فإنه قد اصطر البرهان إلى أنه عالم بالاشياء ، لأن صدورها عنه إنما هو من جهة أنه عالم ، لامن جهة أنه موجود فقط ، أو موجود بصفة كذا ، بل من جهة أنه عالم ، كا قال تمالى : و ألا يعلم من خلق ، وهو اللطيف الخبير » . وقد اضطر البرهان إلى أنه غير عالم بها بعلم هو على صفة العلم المحدث ، فواجب أن يكون هذا لك للموجودات علم آخر ، لا يكيف ، وهو علم القديم سبحانه . وكيف يمكن أن يتصور أن المشائين من الحكاء ، يرون أن العلم القديم لا يحيط بالجزئيات ، وهم يرون أنه سبب الإنذارات في المنامات ، والوسى ، وغير ذلك من أقواع الإلهامات ،

(٢) يقول ابن رشد: وأما مسألة قدم العالم، أو حدوثه، فإن الاختلاف فيها عندى بين المتسكلمين من الاشعرية، وبين الحسكاء المتقدمين، يكاد يكون راجعاً للاختلاف فى القسمية، وبخاصة عند بعض القدماء. وذلك أنهم اتفقواعلى أن همنا ثلاثة أصناف من الموجودات: طرفان، وواسطة بين الطرفين، فاتفقوا فى تسمية الطرفين، واختلفوا فى الواسطة.

فأما الطرف الواحد، فهو موجود وجد من شيء غيره، وعن شيء: أعنى عن سبب فاعل، ومن مادة، والزمان متقدم عليه ــ أعنى على وجوده ــ =

وأما ما وراء ذلك من نفيهم الصفات ، وقولهم إنه عليم بالذات ، لا يعلم

= وهذه هى حال الاجسام التى يدرك تكونها بالحس، مثل تكون: الماء، والهواء، والأرض، والحيوان، والنبات. وغير ذلك. فهذا الصنف من الموجودات اتفق الجميع من القدماء، والاشعريين، على تسميتها محدثة.

وأما الطرف المقابل لهذا: فهو موجود لم يكن من شيء، ولا عن شيء، ولا تقدمه ولا تقدمه زمان، وهذا أيضاً انفق الجميع من الفرقتين على تسميته قديما. وهذا الموجود مدرك بالبرهان، وهو الله تبارك وتعالى، الذي هو فاعل السكل، وموجود، والحاقظ له، سبحانه وتعالى قدره.

وأما الصنف من الموجود ، الذي بينهذين الطرفين . فهو موجود لم يكن من شيء ، ولا تقدمه زمان . ولكنه موجود عن شيء ـ أعنى عن فاعل ـ وهذا هو العالم بأسره والكل منهم متفق على وجود هذه الصفات الثلاث للعالم ؛ فإن المتكلين يسلون أن الزمان غير متقدم عليه ، أو يلزمهم ذلك ؛ إذ الزمان عندهم شيء مقارن للمحركات والأجسام، وهم أيضاً متفقون مع القدماء ، على أن الزمان المستقبل غير متناه ، وكذلك الوجود المستقبل ، وإنما يختلفون في الزمان الماضي، والوجود الماضي . فالمتكلون يرون أنه متناه . وهذا هو مذهب « أفلاطون » وشيعته . و د أرسطو » وفرقته يرون أنه غير متناه ، كالحال في المستقبل . فهذا الموجود و د أرسطو » وفرقته يرون أنه غير متناه ، كالحال في المستقبل . فهذا الموجود الآخر ، الأمر فيه بين أنه قد أخذ شبها من الوجود الكائن المحدث ، ومن الوجود القديم ، فن غلب عليه ما فيه من شبه الحدث ، سماه عليه ما فيه من شبه الحدث ، سماه عدثاً . وهو في الحقيقة ليس عدثاً حقيقياً ، ولا فديماً حقيقياً ، فإن المحدث الحقيق فاسد ضرورة ، والقديم الحقيق . ليس له علة .

 زائد على الذات ، وما يجرى بجراه ، فمذهبهم فيها قريب من مذهب المعتزلة ، ولا بجب تكفير المعتزلة بمثل ذلك .

\_ أن تكون متقابلة ، كاظن المتكلون في هذه المسألة، أعنى أن اسم القدم و الحدوث في العالم بأسره هو من المتقابلة ، وقد تبين من قولنا أن الأمر ليس كذلك .

وهذا كله ، مع أن هذه الآراء في العالم ليست على ظاهر الشرع ، فإن ظاهر الشرع إذا تصفح ظهر من الآيات الواردة ، فني الأنباء عن إيجاد العالم أن صورته محدثة بالحقيقة ، وأن نفس الوجود والزمان مستمر من الطرفين \_ أعنى غير منقطع \_ وذلك أن قوله تعالى : « وهو الذي خلق السموات والارض في ستة أيام، وكان عرشه على الماء ، يقتضى بظاهره، أن وجوداً قبل هذا الوجود \_ وهو المرشوالماء \_ وزماناً قبل هذا الزمان : أعنى المقترن بصورة هذا الوجود ، الذي هو عدد حركات الفلك. وقوله تعالى : «يوم تبدل الارض غير الارض، والسموات، يقتصى بظاهره أن وجوداً ثانياً بعد هذا الوجود . وقوله نعالى : « ثم استوى إلى السماء وهي دخان ، يقتضى بظاهره أن السماوات والارض خلقت من شيء .

والمتكلمون ليسوا في قوطم أيضاً في العالم على ظاهر الشرع. بل متأولون ، فإنه ليس في الشرع أن الله كان موجوداً مع العدم المحص ، ولا يوجد هذا فيه نصاً أبداً ، فكيف يتصور في تأويل المتكلمين في هذه الآيات أن الإجماع انعقد عليه ؟ والظاهر الذي قلناه عن الشرع في وجود العالم ، قد قال به فرقة من الحد كما ، ويشبه أن يكون المختلفون في هذه المسائل العويصة إما مصيبين مأجورين ، وإما مخطئين معذورين : فإن التصديق بالشيء قبل الدليل القائم في النفس ، هو شيء اضطراري ، لا اختياري : أعني أنه ليس لنا أن نصدق ، أو لا نصدق ، كالنا أن نقوم ، أو لا نقوم . وإذا كان من شرط التكليف الاختيار ، فالمصدق بالخطأ من قبل شبهة عرضت له إذا كان من أهل العلم معذور ، ولذلك قال عليه السلام : « إذا اجتهد الحاكم فأصاب ، فله أجران ، وإن أخطأ ، قله أجر » .

وأى حاكم أعظم من الذي يحكم على الوجود بأنه كذا ، أو ليس بكذا؟! وهؤلاء الحدكماء هم العلماء ، الذين خصهم الله بالتأويل . وقد ذكرنا فى كتاب ، فيصل التفرفة بين الإسلام والزندقة ، ما يتبين في هناد رأى من يتسارع إلى التكفير فى كل يخالف مذهبه .

ه ـ وأما السياسات : فجموع كلامهم فيها يرجع إلى الحكم المصلحية ، المتعلقة بالأمور الدنيوية ، والإيالة السلطانية . وإنما أخذوها من كتب الله المنزلة على الانبياء ، ومن الحسكم المأثورة عن سلف الانبياء .

وأما الحلقية: فجميع كلامهم فيها يرجع إلى حصر صفات النفس
 وأخلاقها، وذكر أجناسها، وأنواعها، وكيفية معالجتها، ومجاهدتها.

وإنما أخذوها من كلام الصوفية ، وهم المتأهلون ، المثابرون على ذكر الله تعالى ، وعلى خالفة الهوى ، وسلوك الطريق إلى الله تعالى بالإعراض عن ملاذ الدنيا . وقد انكشف لهم فى مجاهدتهم من أخلاق النفس وعيوبها ، وآفات أعمالها ما صرحوا بها ، فأخذها الفلاسفة ، ومرجوها بكلامهم ، توسلا بالتجمل بها إلى ترويج باطلهم .

ولقد كان فى عصرهم ، بل فى كل عصر ، جماعة من المتألهين ، لا يُخسل الله سبحانه العالم عنهم ، فإنهم أو قاد الأرض ، ببركاتهم تنزل الرحمة إلى أهل الأرض ، كما ورد فى الحبر حيث قال عليه السلام : • بهم تُسمطسَرون ، وبهم تُسرزَقُون . ومنهم كان أصحاب الكهف . .

وكانوا في سالف الازمنة على ما نطق به القرآن.

فتولد من مزجهم كلام النبوة وكلام الصوفية ، بكستبهم آفتان:

١ ـ آفة في حق القابل.

٣ - آفة في حق الواد.

١ – أما الآفة التي في حق الراد فعظيمة ؛ إذا ظنت طائفة من الضعفاء
 أن ذلك المكلام إذا كان مدو نا في كتبهم ، وعزوجا بباطلهم ينبغي أن يهجر

ولا يذكر ، بل ينكر على كل من يذكره ، إذ لم يسمعوه أولا إلا منهم ، فسبق إلى عقولهم الضعيفة أنه باطل ، لأن قائله مبطل ، كالذى يسمع من النصر انى قول : « لا إله إلا ألله عيسى رسول الله ، فينكره ويقول : « هذا كلام النصر انى ، ولا يتوقف ريثها يتأمل أن النصر انى كافر ، باعتبار هذا القول ، أو باعتبار إنكاره نبوة — محمد عليه السلام — ؟ فإن لم يكن كافر ، أو باعتبار إنكاره ، فلا ينبغى أن يُخالف فى غير ما هو به كافر ، كافر آ إلا باعتبار إنكاره ، فلا ينبغى أن يُخالف فى غير ما هو به كافر ، ما هو حق فى نفسه . وإن كان أيضاً حقاً عنده . وهذه عادة ضعفاء العقول : يعر فون الحق بالرجال ، لا الرجال بالحق .

والعاقل يقتدى بقول أمير المؤمنين , على بن أبي طالب ، رضى الله عنه حيث قال : , لا تعرف الحق بالرجال ، بل اعرف الحق ، تعرف أهله ، والعاقل بعرف الحق ، شم ينظر فى نفس القول . فإن كان حقاً قبله ، سواء كان قائلا مبطلا ، أو محقاً . بل ربماً يحرص على انتزاع الحق من أقاويل أهل الصلال ، عالماً بأن معدن الذهب الرسخام (١) . ولا بأس على الصراف إن أدخل يده فى كيس القلاب ، وانتزع الإبريز الحالص من الزيف والبَهْرَج مهما كان واثقاً ببصيرته . وإنما يزجر عن معاملة القلاب القروى ، وون الصير فى البصير ، ويمنع من ساحل البحر الأخرق ، دون السباح دون الصير فى البصير ، ويمنع من ساحل البحر الأخرق ، دون السباح الحاذق . ويصد عن مس الحياة الصبي ، دون المعز م البارع .

ولعمرى ، لما غلب على أكثر الحلق ظنهم بأنفسهم الحذاقة والبراعة ، وكمال العقل في تمييز الحق عن الباطل ، والهدى عن الضلالة ، وجب حسم الباب في زجر الكافة عن مطالعة كتب أهل الضلالة ما أمكن ، إذ لا يسلمون عن الآفة الثانية التي سنذكرها ، وإن سلموا عن الآفة التي ذكر ناها .

و الله اعتَرَ ضَ على بعض الكلمات المبثوثة في تصانيفنا ، في أسرارعلوم

<sup>(</sup>١) الرغام: التراب.

الدين ، طائفة من الذين لم تستحكم فى العلوم سرائرهم ، ولم تتفتح إلى أقصى غايات المذاهب بصائرهم .

وزعمت: أن تلك الكلمات من كلام . الأوائل(١) ، ، مع أن بعضها من مُولـًدات الخواطر ، ولا يبعد أن يقع الحافر على الحافر .

وبعضها يوجد في الـكـتب الشرعية .

وأكثرها موجود معناه فىكتب الصوفية -

وهب أنها لم توجد إلا فى كتبهم ، فإذا كان ذلك الكلام معقو لا فى نفسه ، مؤيداً بالبرهان ، ولم يكن على مخالفة الكتاب والسنة فَـلِمَ ينبغى أن يهجر ، أو ينسكر ؟

فلو فتحنا هذا الباب، وتطرقنا إلى أن نهجر كل حق سبق إليه خاطر مبطل، لزمنا أن نهجر حملة آيات من آيات مبطل، لزمنا أن نهجر جملة آيات من آيات القرآن، وأخبار الرسول، وحكايات السلف، وكلمات الحكاء، والصوفية: لأن صاحب كتاب وإخوان الصفا، أوردها في كتابه، مستشهداً بها ومستدرجا قلوب الحمق بواسطتها إلى باطلة، ويتداعى ذلك إلى أن يَسْتَخْرِجَ للبطلون الحق من أيدينا، بإيداعهم إياه في كتبهم.

وأقل درجات العالم: أن يتميز عن العامى الغمر (٢) ، فلا يعاف العسل ، وإن وجده في محجّمة الحجام ، ويتحقق أن المحجّمة لا تغير ذات العسل ، فإن نُسفَرة الطبح منه ، مبنية على جمل عامى ، منشؤه أن المحجمة إنما صنعت للدم المستقدر . فيظن أن الدم مستقدر لكونه في المحجمة ، ولا يدرى أنه مستقدر لصفة في ذاته ، فإذا عدمت هذه الصفة في العسل ، فكونه في ظرفه ، لا يحكسبه تلك الصفة ، فلا ينبغي أن يوجب له الاستقدار . وهدذا وهم

<sup>(</sup>١) يقصد بــ و الأوائل ۽ : الفلاسفة القدماء . ـ

<sup>(</sup>٢) رجل غمر : لم يجرب الأمور .

باطل، وهو غالب على أكثرالخلق. فهما نسيت الكلام، وأسندته إلى قائل حَسْن فيه اعتقادُهم، قبلوه، وإن كان باطلا. وإن اسندته إلى من ساء فيه اعتقادهم، ردّوه، وإن كان حقاً. فأبداً يعرفون الحق بالرجال ولا يعرفون الرجال بالحق، وهو غاية الضلال ١١

هذه آفة الرد.

٣ ــ آفة القبول: فإن من نظر فى كتبهم . كإخوان الصفا ، وغيره ، فرأى ما مزجوه بكلامهم ، من الحمكم النبوية ، والكلمات الصوفية ، ربما استحسنها ، وقبلها ، وحسن اعتقاده فيها ، فيسارع إلى قبول باطلهم الممزوج به ، لحسن ظن حصل فيها رآه ، واستحسنه .

وذلك نوع استدراج ٍ إلى الباطل.

ولاجل هـذه الآفة بجب الزجر عن مطالعة كتبهم ؛ لما فيها من الغدر ، والخطر .

وكما يجب صون من لا يحسن السباحة عن مزالق الشطوط، يجب صون الخلق عن مطالعة تلك الكتب.

وكما يجب صون الصبيان عن مس الحيات ، يجب صون الاسماع مُختَلط تلك الـكمات.

وَكَمَا يَجِب عَلَى المعزسم ألا يمس الحية بين يدى ولده الطفل ، إذا علم أنه سيقتدى به ، ويظن أنه مثله ، بل يجب عليه أن يحذر ه بأن يحذر هو نفسه ، ولا يمسها بين يديه . فكذلك يجب على العالم الراسخ مثله .

وكما أن المعرسم الحاذق إذا أخذ الحية ، وميز بين الترياق والسم ، فاستخرج منه الترياق وأبطل السم ، فليس له أن يشح بالترياق على المحتاج إليه .

وكنذلك الصراف الناقد البصير ، إذ أدخل يده في كيس القلاس، وكنذلك الصراف الناقد البصير ، إذ أدخل يده في كيس القلاس،

وأخرج منه الابريز الخالص ، واطـرَّح الزيف والبهرج ، فليس له أن يشح بالجيد المرضى على من يحتاج إليه : كذلك العالم .

وكما أن المحتاج الى الترياق ، اذا اشمأزت نفسه منه ، حيث علم أنه مستخرج من الحية ، التي هي مركز السم : وجب تعريفه .

والفقير المضطر الى المال ، اذا نفر عن قبول الذهب المستخرج من كيس القلاب : وجب تنبيه على أن نُسفر ته جهل محض، هو سبب حرمانه عن الفائدة التي هي مطلبه ، و تَحتَّم تعريفه أن قرب الجوار بين الزَّيْف والجيد لا يجعل الجيد زيْفاً ، كما لا يجعل الزيف جيداً ، فكذلك قرب الجوار بين الحق والباطل لا يجعل الحق باطلا ، كما لا يجعل الباطل حقاً .

فهذا مقدار ما أردنا ذكره من آفة الفلسفة وغائلتها.

# ٣ ــ مذهب التعليم وغائلته

ثم إنى لما فرغت من علم الفلسفة ، وتحصيله ، وتفهيمه ، وتزييف مايزيف منه ، علمت أن ذلك أيضاً غير واف بكمال الغرض ، وأن العقل ليس مستقلا بالإحاطة بجميع المطالب ، ولا كاشفاً للغطاء عن جميع المعضلات .

وكانت قد نبغت نابغة التعليمية ، وشاع بين الحلق تحدثهم بمعرفة معنى الآمور ، من جهة الإمام المعصوم القائم بالحق ، عن لى أن أبحث عن مقالاتهم : لاطلع على ما فى كتبهم .

ثم انفق أن ورد على أمر جازم من حضرة الخلافة ، بتصنيف كتاب ، يكشف عن حقيقة مذهبهم . فلم يسعني مدافعته وصار ذلك مستجينًا من خارج ، ضميمة للباعث الأصلي من الباطن .

فابتدأت بطلب كتبهم، وجمع مقالاتهم، وكان قد بلغنى بعض كلماتهم المستحدثة، التي ولدتها خواطر أهل العصر، لا على المنهاج المعهود من سلفهم، فجمعت تلك المكلمات، ورتبتها ترتيباً محكماً، مقارناً للتحقيق، واستوفيت الجواب عنها، حتى أنكر بعض أهل الحق مبالغتى فى تقرير حجتهم، وقال: هذا سعى لهم، إنهم كانوا يعجزون عن نصرة مذهبهم لمثل هذه الشبهات، لو لا تحقيقك لها، وترتيبك إياها، وهذا الإنكار، من وجه حق، فلقد أنكر أحمد بن حنبل على الحارث المحاسبي (١) \_ رحمهما الله \_ تصنيفه فى الرد على المعتزلة. فقال الحارث المحاسبي (١) \_ رحمهما الله \_ تصنيفه فى الرد على المعتزلة. فقال الحارث:

« الرد على البدعة فرض » ·

<sup>(</sup>۱) يقول عنه القشيرى: «عديم النظير فى زمانه: عليا، وروعا ومعاملة وحالا؛ بصرى الأصل، مات بـ «بغداد، سنة ثلاث وأربعين وما تتين، قال عأبو عبد الله بن خفيف، اقتدوا بخمسة من شيوخنا، والباقون سلوالهم حالهم:

فقال أحمد :

نعم، ولكن حكيت شبهتهم أولاً. ثم أجبت عنها، فيم تأمن أن يطالع الشبهة من يعلق ذلك بفهمه ، ولا يلتفت إلى الجواب ، أو ينظر إلى الجواب ، ولا يفهم كنهه ؟ .

وما ذكره أحمد حق ، ولكن فى شبهه لم تنتشر ولم تشتهر ، فأما إذا انتشرت ، فالجواب عنها إلا بعد الحكاية . انتشرت ، فالجواب عنها إلا بعد الحكاية . فعم ، ينبغى ألا ميتكلف أنا ذلك ، بلكنت قد سمعت تلك الشبهة من واحد من أصحابي المختلفين إلى ، بعد أن كان قد التحق بهم ، وانتحل مذهبهم ، وحكى أنهم يضحكون على تصانيف المصنفين ، فى الرد عليهم ؛ فإنهم لم يفهموا بعث حجتهم وذكر تلك الحجة ، وحكاها عنهم ، فلم أرض لنفسى أن يظن بى الغفلة عن أصل حجتهم ، فلذلك أوردتها ، ولا أن يظن بى أنى ، وإن سمعتها ، فلم أفهما ، فلذلك قررتها .

والمقصود: أنى قررت شبهتهم إلى أقصى الإمكان، ثم أظهرت فسادها بغاية البرهان .

<sup>=</sup> د الحارث بن أسد المحاسبي ، و د الجنيد بن محمد ، و د أبو محمد رويم ، و د أبو العباس بن عطاء ، و د عمر بن عثمان المسكى ، ؛ لأنهم جمعوا بين العلم و الحقائق .

وبما يروى عنه : قوله : من صحح باطنه بالمراقبة والإخلاص . زين الله ظاهره، بالمجاهدة وانباع السنة .

وقد ألف كتبا كثيرة ، يوجد بعضها مخطوطات في «دار الكتب المصرية» وفي « مكتبة الجامعة » .

و أنفس ما نعرف من كتبه: «كتاب الرعاية لحقوق الله » ، وقد طبعته-« الآنسة مرجريت سميث » . وقد طبع له كتاب « التوهم ، بالقاهرة .

والحاصل: أنه لا حاصل عند هؤلاء ، ولا طائل لكلامهم .

ولو لا سوء نصرة الصديق الجاهل ، لما انتهت تلك البدعة \_ مع ضعفها \_ إلى هذه الدرجة .

ولكن شدة التعصب، دعت الدابين عن الحق إلى تطويل النزاع معهم، في مقدمات كلامهم، وإلى مجاحدتهم في كل ما نطقو ابه. فجاحدوهم في دعواهم: والحاجة إلى التعليم، والمعلم، ودعواهم أنه: « لا يصلح كل معلم، بل لا بد من معلم معصوم، وظهرت حجتهم في إظهار الحاجة إلى التعليم، والمعلم، وضعف قول المنكرين في مقابلته: فاغتر بذلك جماعة، وظنوا أن ذلك من قوة مذهبهم وضعف مذهب المخالفين لهم ولم يفهموا أن ذلك اضعف ناصر الحق، وجهله بطريقه، بل الصواب الاعتراف بالحاجة إلى المعلم، وأنه لا بد وأن يكون المعلم معصوماً، ولكن معلمنا المعصوم هو محمد عليه السلام.

فإذا قالوا : , هو ميّـت ، .

فنقول: ﴿ فَمُعَلَّمُ عَالَبُ ﴾ .

فإذا قالوا : معلمنا قد علم الدعاة ، وبثم في البلاد ، وهو ينتظر مراجعتهم إن اختلفوا ، أو أشكل عليهم مُشيكل ، .

فنقول: « ومعلمنا قد علم الدعاة ، و بشهم فى البلاد ، وأكمل التعليم ؛ إذ قال الله تعالى . « اليو م أكملتُ لكم دينَكُ ، وأتممتُ عليكم نِعمتى ، وبعد كال التعليم ، لا يضر موت المعلم ، كما لا تضر غيبته .

فيق قولهم : «كيف تحكمون فيما لم تسمعوه ؟ ، أبالنص ، ولم تسمعوه أم بالاجتهاد والرأى ، وهو مظنة الخلاف ، ؟

فنقول: نفعل ما فعله مُعاذ؛ إذ بسئه رسول الله \_ عليه السلام \_

إلى اليمن (1): أن نحكم بالنص ، عند وجود النص"، و بالاجتهاد ، عند عدمه ي بلكا يفعله دعاتهم إذا بعدوا عن الإمام إلى أقاصى البلاد ؛ إذ لا يمكنهم أن يحكموا بالنص ؛ فإن النصوص المتناهية لا تستوعب الوقائع الغير المتناهية ، ولا يمكنه الرجوع في كل واقعة إلى بلدة الإمام ، وإلى أن يقطع المسافة ويرجع ، فيكون المستفتى قد مات ، وفات الانتفاع بالرجوع .

فر. أشكلت عليه القبلة ، ليس له طريق إلا أن يصلى بالاجتهاد ، إذ لو سافر إلى بلدة الإمام لمعرفة القبلة ، لفات وقت الصلاة . فإذا ، جازت الصلاة إلى غير القبلة بناء على الظن . ويقال : « إن المخطى - في الاجتهاد له أجر واحد ، وللصيب أجران ، فكذلك في جميع المجتهدات .

وكذلك أمر صرف الزكاة إلى الفقير ، وربماً يظنه فقيراً باجتهاده ، وهو غنى باطناً ، بإخفاء ماله ، ولا يكون مؤاخذاً به وإن أخطأ ؛ لآنه لم يؤاخذ إلا بموجب ظنه .

فإن قال: وظن مخالفه كظنه . .

فنقول: « هو مأمور باتباع ظن نفسه ، كالمجتهد فى القبلة ، يتبع ظن. نفسه ، وإن خالفه غيره ، .

<sup>(</sup>۱) حينما أراد رسول الله صلى الله عليه وسلم ـــ أن يبعث « معاذا ، قاضيلًا بــ « البمن ، ، قال له :

بم تقضی یا , معاذ ی .

فقال: بما في كتاب الله .

قال : فإن لم تجد .

قال : بما في سنة رسول الله .

قال : فإن لم تجد .

قال: اجتهد رأى .

فقال رسول الله : الحمد لله الذي و فق رسول رسول الله لما محب رسول الله ...

وإن قال: فالمقلة يتبع أبا حنيفة ، والشافعي ــ رحمهما الله ــ أم غيرهما؟ . .

فأقول: « فالمقلد فى القبلة عند الاشتباه ، إذا اختلف عليه المجتهدون ، كيف يصنع ؟ . .

فسيقول: «له مع نفسه اجتهاد. في معرفة الأفضل الأعلم بدلائل القبلة ، فيتبع ذلك الاجتهاد، فكذلك في المذاهب ، .

فرد" الخلق إلى الاجتهاد \_ ضرورة \_ الانبياء والأثمة مع العلم أنهم قد يخطئون . بل قال رسول الله عليه السلام : « أنا أحكم بالظاهر ، والله يتولى السرائر ، . أى : أنا أحكم بغالب الظن الحاصل من قول الشهود ، وربما أخطأوا فيه . ولا سبيل إلى الامن من الخطأ للانبياء في مثل هذه المجتَهَدَات : فكيف نظمع في ذلك ؟

ولهم ها هنا سؤالان :

أحدهما: قولهم : هذا وإن صح فى المجتَّهَدَات ، فلا يصح فى قواعد العقائد ؛ إذ المخطىء غير معذور ، فكيف السبيل إليه ؟

فأقول: قواعد العقائد، يشتمل عليها الكتاب والسنة، وما وراء ذلك من التفصيل، والمتنازع فيه: أيعرَفُ الحق فيه بالوزن بالقسطاس المستقيم. وهي الموازين التي ذكرها الله تعالى في كتابه، وهي خمسة، ذكرتها في كتاب وألقسطاس المستقيم.

فإن قال: خصومك يخالفونك في ذلك الميزان،

فأقول: لا يتصور أن يفهم ذلك الميزان ثم يخالف فيه أهل التعليم، لانى استخرجته من القرآن و تعلمته منه .

ولا يخالف فيه أهل المنطق: لأنه موافق لما شرطوه فى المنطق، غير مخالف له . ولا يخالف فيه المتكلم: لآنه موافق لما يذكره فى أدلة النظريات، وبه يعرف الحق فى الـكلاميات.

فإن قال: فإن كان في يدك مثل هذا الميزان، فلم لا ترفع الخلاف بين الخاق ؟

فأقول: لو أصغوا إلى" ، لرفعت الخلاف بينهم .

وذكرت طريق رفع الخلاف فى كتاب « القسطاس المستقيم » فتأمله ؛ لتعلم أنه حق ، وأنه يرفع الخلاف قطعا لو أصغوا ، ولا يصغون بأجمعهم !! بل قد أصغى إلى طائفة ، فرفعت الخلاف بينهم ، وإمامك يريد رفع الخلاف بينهم مع عدم إصغائهم · فلم لم يرفع إلى الآن ؟

ولمَ لم ْ يَرفع ﴿ على ، ﴿ رضى الله عنه ﴿ ، وهو رأس الأُنَّمة ؟ .

أو يدسمى أنه يقدر على حمل كافتهم على الإصغاء قهراً ، فلم لم يحملهم إلى الآن .
ولأى يوم أجله ؟ وهـل حصل بين الحلق بسبب دعوته إلا زيادة خلاف وزيادة مخالف ؟ نعم ! اكان يخشى من الحنلاف نوع من الصرر لا ينتهى إلى سفك الدماء ، وتخريب البلاد ، وأيتام الأولاد ، وقطع الطرق ، والإغارة على الأموال . وقد حدث في العالم من بركات رفعكم الحلاف ، من الحلاف مالم يكن بمثله عَهد .

فإن قال: ادعيت أنك ترفع الخلاف بين الحلق ، ولكن المتحير بين المذاهب المتعارضة ، والاختلافات المتقابلة ، لم يلزمه الإصغاء إليك دون خصمك وأكثر الحنصوم يخالفونك ، ولا فرق بينك وبينهم : وهذا هو سؤالهم الثانى .

فأقول هـذا أولاً ينقلب عليك ، فإنك إذا دعوت هـذا المتحير إلى نفسك. فيقول المتحير، بم صرت أولى من مخالفيك، وأكثر أهل العلم يخالفونك؟ فليت شعرى! بماذا تجيب؟ أتجيب بأن تقول: إماى منصوص

عليه ، فن يصدقك فى دعوى النص ، وهو لم يسمع النص من الرسول ؟ و إنما يسمع دعواك ، مع تطابق أهل العلم على اختراعك و تكدنيبك .

ثم هب أنه سلتم لك النص ، فإن كان متحيراً في أصل النبوة ، فقال به هب أن إمامك يدلى بمعجزة عيسى فيقول : الدليل على صدق، أنى أحيى أباك ، فأحياه ، فناطقني بأنه محق ، فبهاذا أعلم صدقه ؟ ولم يعرف كافة الخلق صدق عيسى بهذه المعجزة ، بل عليه من الاسئلة المشكلة مالا يدفع إلا بدقيق النظر العقلى ، والنظر العقلى لا يوثق به عندك ، ولا يعرف دلالة المعجزة على الصدق ما لم يعرف السحر ، والتمييز بينه وبين المعجزة ، ومالم يعرف أن الله لا يضل عباده و سؤال الإضلال وعسر تحرير الجياب عنه مشهور و فبماذا تدفع جميع ذلك ؟ ولم يكن إمامك أولى بالمتابعة من مخالفة! فيرجع إلى الادلة النظرية التي ينكرها ، وخصمه يدلى بمثل تلك الادلة ، وأوضح منها ، وهذا السؤال قد انقلب عليهم انقلابا عظيما ، ولو اجتمع أولهم وآخره على أن يجيبوا عنه جوابا ، لم يقدروا عليه .

وإنما نشأ الفساد من جماعة من الضعفة ، ناظروهم ، فلم يشتغلوا بالقلب ، بل بالجواب . وذلك مما يطول فيه الكلام ، ولا يسبق سريعا إلى الأفهام ، فلا يصلح للإفحام .

فإن قال قائل : فمذا هو القلب ، فمل عنه جواب ؟

فأقول: نعم ا جوابه أن المتحير لو قال: أنا متحير ، ولم يعين المسألة التي هو متحير فيها ، يقال له: أنت كمريض يقول: أنا مريض . ولا يذكر عين مرضه ، ويطلب علاجه . فيقال له: ليس في الوجود علاج للمرض المطلق ، بل لمرض معين : من صداع ، أو إسهال ، أو غيرهما . فكذلك المتحير ينبغي أن يعين ما هو متحير فيه . فإن عين المسألة عرفته الحق فيها ، بالوزن بالموازين الحمية ، التي لا يفهمها أحد إلا ويعترف بأنه الميزان الحق، بالوزن بالموازين الحمية ، التي لا يفهمها أحد إلا ويعترف بأنه الميزان الحق،

الذى يوثق بكل ما يوزن به ، فيفهم الميزان ، ويفهم أيضاً من صحة الوزن ، كما يفهم متعلم الحساب نفس الحساب وكون المحاسب المعلم عالما بالحساب ، وصادقاً فيه .

وقد أوضحت ذلك فى كمناب , القسطاس المستقيم ، فى مقدار عشرين ورقة ، فليتأمل .

ولیس المقصود الآن بیان فساد مذهبهم ؛ فقد ذکرت ذلك فی كتاب د المستظهری ، أو لا .

وفى كتاب ، مفصل الخلاف ، الذى هو اثنا عشر فصلا ثالثاً ، وهو جواب كلام عرض على ، بهمدان ، .

وفى كتاب « الدرج » المرقوم « بالجداول » رابعاً ، وهو من ركيك كلامهم ، الذي عرض على « بطوس » .

وفى كتاب ، القسطاس المستقيم ، خامساً ، وهو كتاب مستقل بنفسه ، مقصوده : بيان ميزان العلوم ، واظهار الاستغناء عن الإمام المعصوم ، لمن أحاط به .

بل المقصود أن هؤلاء ، ليس معهم شيء من الشفاء ، المنجى من ظلمات الآراء ، بل هم مع عجزهم عن إقامة البرهان على تعين الإمام ، طالما جاريناهم فصدقناهم في الحاجة إلى التعليم ، وإلى المعلم المعصوم ، وأنه الذي عينوه ، ثم سألناهم عن العلم الذي تعلموه من هذا المعصوم ، وعرضنا عليهم الشكالات فلم يفهموها ، فضلا عن القيام بحلها ! فلما عجزوا أحالوا على الإمام الغائب ، وقالوا : إنه لا بد من السفر إليه .

والعجب أنهم ضيعوا عمرهم في طلب المعلم، وفي التبجح بالظفر به ،

ولم يتعلموا منه شيئاً أصلا ، كالمتضمخ بالنجاسة ، يتعب فى طلب الماء حتى إذا وجده لم يستعمله ، و بق متضمخاً بالخبائث .

ومنهم من ادعى شيئاً من علمهم ، فكان حاصل ما ذكره شيئاً من ركيك فلسفة ،فيثا غورس ، وهو رجل من قدماء الأوائل ، ومذهبه أرك مذاهب الفلاسفة ، ، وقد رد عليه « ارسطاطاليس ، ، بل استرك كلامه ، واستر ذله ، وهو على التحقيق واستر ذله ، وهو على التحقيق حشو الفلسفة .

فالعجب عن يتعب طول العمر ، فى طلب العلم ، ثم يقنع بمثل ذلك العلم الركيك المستغث ، ويظن بأنه ظفر بأقصى مقاصد العلوم ! .

فهؤلاء أيضاً جربناهم ، وسبرنا ظاهرهم ، وباطنهم ، فرجع حاصلهم الى استدراج العوام ، وضعفاء العقول ، ببيان الحاجة إلى المعلم ، ومجادئتهم في انسكارهم الحاجة إلى التعليم ، بكلام قوى ، مفحم ، حتى إذا ساعدهم على الحاجة إلى المعلم مساعد ، وقال : هات علمه ، وأفدنا من تعليمه : وقف وقال : الآن إذا سلمت لى هذا فاطلبه ، فإنما غرضي هذا القدر فقط ، وقال : علم أنه لو زاد على ذلك لافتضح ، ولعجز عن حل أدنى الإشكالات ، بل عجز عن فهمه ، فضلا عن جوابه .

فهذه حقيقة حالمم ، فاخبرهم تكفيلهُم (١) فلما خبرناهم نفضنا اليد عنهم .

<sup>(</sup>۱) تبغضهم

## ع ـ طرق الصوفية

ثم إنى لما فرغت من هذه العلوم ، أقبلت بهمتى على طريق الصوفية ، وعلمت أن طريقتهم إنما تتم بعلم وعمل . وكان حاصل عملهم قطع عقبات النفس ، والتنزه عن أخلاقها المذمومة ، وصفاتها الحبيثة ، حتى يتوصل بها إلى تخلية القاب عن غير الله تعالى ، وتحليتة بذكر الله .

وكان العلم أيسر على من العمل . فابتدأت بتحصيل علمهم ، من مطالعة كتبهم ، مثل ، قوت القلوب ، ، لأبى طالب المسكى ، ـ رحمه الله ـ وكتب ، الحارث المحاسى ، والمتفرقات المأثورة عن ، الجنيد ، (۱) ،

(۱) سید هذه الطائفة و إمامهم . أصله من نهاوند ، ومنشؤه و مولده بالعراق وأبوه كان یبیع الزجاج : فلذلك یقال له القواریری . وكان فقیها علی مذهب أبی ثور وكان یفتی فی حلقته بحضرته و هو ابن عشرین سنة مات سنة سبعة و تسعین وما تثین ۲۹۷ .

قال والروذبارى ، : سمعت والجنيد ، يقول : لرجل ذكر المعرفة وقال : أهل المعرفة بالله يصلون إلى ترك الحركات مر باب البر والتقرب إلى الله عز وجل — ، فقال الجنيد : إن هذا قول قوم تسكلموا بإسقاط الاعمال ، وهو عندى عظيمة . والذى يسرق ويزنى أحسن حالا من الذى يقول هذا ، فإن العارفين بالله تعالى أخذوا الاعمال عن الله — تعالى — وإليه رجعوا فيها ، ولو بقيت ألف عام لم انقص من أعمال البر ذرة ، إلا أن يحال بى دونها .

وقال و الجنيد ، : الطرق كاپا مسدودة على الخلق إلا من اقتنى أثر الرسول \_ عليه الصلاة و السلام \_

وقال : من لم يحفظ القرآن ولم يكتب الحديث لا يقتدى به فى هذا الامر ، لان علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة .

وقال: مذهبنا هذا مقيد بأصول الكتاب والسنة ، وعلمنا هذا مشيد بحديث رسول الله على من الرسالة القشيرية . .

و «الشبلى» (۱) ، و « أبى يزيد البسطامى » (۲) قدّ س الله أرواحهم ، وغير ذلك من كلام مشايخهم ؛ حتى اطلعت على كنه مقاصدهم العلمية ، وحصّلت ما يمكن أن يحصل من طريقهم بالتعلم والسماع . فظهر لى أن أخص خواصهم ، ما لا يمكن الوصول إليه بالتعلم ، بل بالذوق ، والحال و تبدل الصفات .

وكم من الفرق بين أن يُدعُم حدُ الصحة ، وحدُ الشبع . وأسبابهما وشروطهما ، وبين أن يكون صحيحاً وشبعان : وبين أن يعرف حد السكر ، وأنه : عبارة عن حالة تحصل من استيلاء أبخرة تتصاعد من المعدة على معادن الفكر ، وبين أن يكون سكران ، بل السكران لا يعرف حدّ السكر ، وعلمه وهو سكران ، وما معه من علمه شيء . والصاحي يعرف حد السكر ،

<sup>(</sup>۱) بغدادی المولد و المنشأ ، و أصله من , أسروشنة ، صحب , الجنيد ، ومن فى عصره ، وكان شيخ وقته جالا ، وظرفا ، وعلما ؛ مالكى المذهب ، عاش سيعا و ثما نين سنة ، و مات سنة أربع و ثلاثين و ثلثمائة ، و قبره بـ , و بفداد ، .

وكان « الشبلي ، إذا دخل رمضان جد فوق جد من عاصره ويقول : هذا شهر عظمه ربى ، فأنا أول من يعطمه .

<sup>(</sup>٢) كان من كبار الواهدين العابدين : قيل : إنه مات سنة إحدى وستين وما تتين وقيل أربع و ثلاثين وما تتين -

وذهب مرة لزيارة رجل كان مقصودا مشهورا بالزهد، فلما خرج الرجل من بيته ودخل المسجد رمى ببصاقه تجاه القبلة ، فانصرف أبو يزيد ولم يسلم عليه وقال : هذا غير مأمون على أدب من آداب رسول الله عليه في ما يدعيه .

ومن كلامه: لو نظرتم إلى رجل أعطى من الكرامات حتى يرتق فى الهواء فلا تفتروا به حتى تنظروا كيف تجدونه عند الأمر والنهى وحفظ الحدود وأداء الشريعة د انظر الرسالة القشيرية ، .

وأركانه ، وما معه من السكر شيء . والطبيب في حالة المرض ، يعرف حد الصحة ، وأسبابها ، وأدويتها وهو فاقد الصحة .

كذلك فرق بين أن تعرف حقيقة الزهدوشروطها ، وأسبابها وبين أن يكون حالك الزهد، وعزوف النفس عن الدنيا .

فعلمت يقيناً أنهم أرباب الاحوال ، لا أصحاب الاقوال . وأن ما يمكن تحصيله بطريق العلم ، فقد حصلته ، ولم يبق إلا مالا سبيل إليه بالسماع والتعلم ، بل بالذوق والسلوك .

وكان قد حصل معى ــ من العلوم التي مارستها ، والمسالك التي سلّـكـتها، في التفتيش عن صنفي العلوم الشرعية ، و العقلية ــ إيمان يقيني بالله تعالى ، وبالنبوة ، وباليوم الآخر .

فهذه الأصول الثلاثة من الإيمان كانت قد رسخت فى نفسى ، لا بدليل معين محرر ، بل بأسباب ، وقرائن ، وتجاريب لا تدخل تحت الحصر تفاصيلها .

وكان قد ظهر عندى أنه لا مطمع فى سعادة الآخرة إلا بالتقوى ، وكف النفس عن الهوى . وأن رأس ذلك كله ، قطع علاقة القلب عن الدنيا : بالتجافى عن دار الغرور ، والإنابة إلى دار الحلود ، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى . وأن ذلك لا يتم إلا بالإعراض عن الجاه ، والمال ، والهرب من الشواغل والعلائق .

ثم لاحظت أحوالى : فإذا أنا منغمس فى العلائق ، وقد أحدقت بى من الجوانب .

ولاحظت أعمالى – وأحسنها التدريس والتعليم – فإذا أنا فيها مقبل على علوم غير مهمة ، ولا نافعة فى طريق الآخرة . ثم تفكرت فى نيتى فى التدريس ؛ فإذا هى غير خالصة لوجه الله تعالى ، بل باعثها ومحركها طلب

الجاه ، وانتشار الصيت : فتيقنت أنى على شَفَا جُرْ ف ِ هارِ ، وأنى قد أشفيت على النار ، إن لم أشتغل بتلافى الاحوال .

فلم أزل أتفكر فيه مدة ، وأنا بعد على مقام الاختيار ، أصم العزم على الخروج من بغداد ، ومفارقة تلك الأحوال يوما ، وأحل العزم يوما . وأقدم فيه رجلا وأؤخر عنه أخرى . لا تَصَدُق لى رغبة في طلب الآخرة ، بُكدرة إلا وتحمل عليها جند الشهوة حملة ، فتفترها عشية . فصارت شهوات الدنيا تَجَاذَ بُدى سلاسلها إلى المُقام ، ومنادى الإيمان ينادى : الرحيل الرحيل ، فلم يبق من العمر إلا قليل ، وبين يديك السفر الطويل ، وجميع ما أنت فيه من العلم والعمل ، رياء وتخييل ، فإن لم تستعد الآن الآخرة ، في تستعد ؟ . وإن لم تقطع الآن هذه العلائق فتى تقطع ؟ . فعند ذلك تنبعث الداعية ، وينجزم العزم على الهرب والفرار .

ثم يعود الشيطان ويقول: هذه حال عارضة ، إياك أن تطاوعها ؛ فإنها سريعة الزوال. فإن أذعنت لها ، وتركت هذا الجاه العريض ، والشأن المنظوم الخالى عن التكدير والتنخيص ، والأمن المسلم الصافى عن منازعة الحنصوم ، وربما التفتت إليه نفسك ولا يتيسر لك المعاودة .

فلم أزل أتردد بين تجاذب شهوات الدنيا ، ودواعي الآخرة ، قريباً من ستة أشهر أولها: رجب ، سنة ثمان و ثمانين و أربعائة (١). وفي هذا الشهر جاوز الأمر حد الاختيار إلى الإضطرار : إذ أقفل الله على لسانى ، حتى اعتُقِل عن التدريس ، فكنت أجاهد نفسي أن أدرس يوماً واحداً ، تَطنيياً لقلوب المختلفة إلى ، فكان لا ينطق لسانى بكلمة واحدة ، ولا استطيعها ألبتة ، حتى أورثت هذه العقلة في اللسان ، حزناً في القلب ، بطلت معه قوة الهضم و مراءة ألطعام والشرب ، فكان لا ينساغ لى ثريد ،

<sup>(</sup>١) فى نسخة أخرى : ست وثمانين وأربعائة .

ولا تنهضم لى لقمة . وتعدَّى إلى ضعف القوى حتى قطع الأطباء طمعهم من العلاج ، وقالوا :

هذا أمر نزل بالقلب، ومنهسرى إلى المزاج، فلا سبيل إليه بالعلاج، إلا بأن يتروح السر عن الهم الملم.

ثم لما أحسست بعجزى ، وسقط بالكلية اختيارى ، التجأت إلى الله تعالى التجاء المضطر ، الذى لاحيلة له . فأجابنى الذى يُجيب للمُضطر المُضطر إذا دَعاه . وسهـــل على قلبى الإعراض عن الجاه ، والمال ، والأولاد ، والأصحاب .

وأظهرت عزم الحتروج إلى مكة ، وأنا أدبّر فى نفسى سفر الشام ، حنرا أن يطلع الحظيفة ، وجملة الأصحاب ، على عزم ، فى المُقام بالشام . فتلطفت بلطائف الحيل فى الخروج من بغداد ، على عزم ألا أعاودها أبدا . واستهدفت لأئمة أهل العراق كافة ، إذ لم يكن فيهم من يُجوز أن بكون الإعراض عما كنت فيه سبباً دينيا ، إذ ظنوا أن ذلك هو المنصب الأعلى في الدين . وكان ذلك مبلغهم من العلم .

ثم ارتبك الناس فى الاستنباطات ، وظن من بعد عن العراق ، أن ذلك كان ، لاستشعار من جهة الولاة ، وأما من قدر ب من الولاة ، وكان يشاهد إلحاحهم فى التعلق بى ، والانكباب على ، وإعراضى عنهم ، وعن الالتفات إلى قولهم ، فيقولون : هذا أمر سماوى ، وليس له سبب ، إلا عين أصابت أهل الإسلام ، وزرمرة العلم .

ففارقت بغداد ، وفرسقت ماكان معى من المال ، ولم أدّخر إلا قدر الكيفاف ، وقوت الأطفال ، ترخصاً بأن مال العراق ممر صدّ للمصالح ؛ لكونة وقفاً على المسلمين ، فلم أر فى العالم مالا يأخذه العالم لعياله ، أصلح منه .

ثم دخلت الشام، وأقمت به قريباً من سنتين ، لا شغل لى إلا العزله ، والمخلوة ، والرياضة ، والمجاهدة : اشتغالا بتزكية النفس ، وتهذيب الأخلاق، وتصفية القلب لذكر الله تعالى ، كما كنت حصلته من علم الصوفية، فكنت أعتكف مدة في مسجد دمشق ، أصعد منارة المسجد طول النهار، وأغلق بابها على نفسى .

ثم رحلت منها إلى بيت المقدس ، أدخل كل يوم الصخرة ، وأغلق باجاعلى نفسى .

ثم تحركت في داعية فريضة الحج ، واستمداد من بركات مكة ، والمدينة ، وزيارة رسول الله ﷺ ، بعد الفراع من زيارة الخليل ، صلوات الله عليه . فسرت إلى الحجاز .

ثم جذبتني الهمم ، ودعوات الاطفال إلى الوطن ، فعاودته ، بعد أن كنت أبعد الخلق عن الرجوع إليه .

فآثرت العزلة به أيضاً ، حرصاً على الخلوة ، وتصفيه القلب للذكر .

وكانت حوادث الزمان ، ومهمات العيال ، وضرورات المعاش ، تغير في وجة المراد ، وتشوش صفوة الخلوة . وكان لا يصفو لى الحال إلا في أوقات متفرقة . لكنى معذلك لا أقطع طمعى منها ، فتدفعني عنها العوائق، وأعود إليها .

ودمت على ذلك مقدار عشر سنين .

والقدر الذي أذكره لينتفع به : أنى علمت يقيناً أن الصوفية هم السالكون لطريق الله تعالى خاصة . وأن سيرتهم أحسن السير ، وطريقهم أصوب الطرق ، وأخلاقهم أزكى الأخلاق . بل لو جمع عقل العقلاء .

وحكمة الحكماء ، وعلم الواقفين على أسرار الشرع من العلماء ، لِيُغَسِّيرُوا شيئاً من سيرهم ، وأخلاقهم ، ويبدلوه بما هو خير منه ، لم يجدوا إليه سبيلا ، فإن جميع حركاتهم وسكناتهم ، فى ظاهرهم وباطنهم مقتبسة من نور مشكاة النبوة ، وليس وراء نور النبوة على وجه الارض نور يستضاء به .

و بالجملة ، فماذا يقول القائلون فى طريقة ، طهار تُـمها ـ وهى أول شروطها ـ تطهيرُ القلب بالكلية عما سوى الله تعالى .

ومفتاحُها \_ الجارى منها مجرى التحريم من الصلاة \_ استغراقُ القلب بالكلية بذكر الله .

وآخرها الفناء بالكلية في الله ؟

وهذا آخرها بالإضاقة إلى مايكاد يدخل تحت الإختيار والكسب من أوائلها. وهي على التحقيق أول الطريقة ، وما قبل ذلك كالدهليز للسالك إليه.

ومن أول الطريقة تبتدى " المكاشفات و المشاهدات ، حتى إنهم في يقظتهم يشاهدون الملائكة ، وأرواح الأنبياء ، ويسمعون منهم أصواتاً ، ويقتبسون منهم فوائد .

ثم يترقى الحال من مشاهدة الصور والأمثال ، إلى درجات يضيق عنها نطاق النطق ، فلا يحاول معبر أن يعبر عنها ، إلا اشتمل لفظه على خطأ صريح ، لا يمكنه الاحتراز عنه .

وعلى الجملة: ينتهى الآمر إلى قرب، يكاد يتَخيلُ منه طائفة الحلول. وطائفة "الاتحاد.

وطائفة ﴿ الوصول .

وكل ذلك خطأ .

وقد بينا وجه الخطأ فيه فى كتاب ، المقصد الاسنى ، . بل الذى لا َ بَسَتْهُ قَالَ الحَالَةُ لا يَنبغى أن يزيد على أن يقول :

وكان ماكان ، مما لست أذكره فظن خيراً ، ولا تسأل عن الخبر

وبالجملة: فمن لم يرزق منه شيئاً بالذوق ، فليس يدرك من حقيقة النبوة إلا الاسم . وكرامات الأولياء \_ على التحقيق \_ هى بدايات الأنبياء . وكان ذلك أول حال رسول الله \_ عليه السلام \_ حيث تبتل ، حين أقبل إلى جبل « حراء » ، حين كان يخلو فيه بربه ، ويتعبد ، حتى قالت العرب : « إن محمداً عشق ربه » .

وهذه حالة يتحققها بالذوق من سلك سبيلها .

فن لم يرزق الذوق: فيتيقنها بالتجربة والتسامع إن أكَشَرَ معهم الصحبة ، حتى يفهم ذلك بقرائن الاحوال يقيناً . ومن جالسهم ، استفاد منهم هذا الإيمان . فهم القوم ، لا يشتى جليسهم .

ومن لم يرزق صحبتهم، فليعلم إمكان ذلك يقيناً بشواهد البرهان، على ما ذكر ناه فى كتاب وعجائب القلب، من كتب أحياء علوم الدين.

والتحقيق بالبرهان علم .

وملابسة عين تلك الحالة ذوق .

والقبول من التسامع ، والتجربة ، بحسن الظن ، إيمان .

فهذه ثلاث درجات : « يَرْ فَدَعُ الله الذين آمنوا منكم ، والذين أو توا العلم دَرجات ، .

ووراء هؤ لاء قوم جهّال: هم المنكرون لأصل ذلك، المتعجبون من هذا الدكلام، يستمعون، ويسخرون. ويقولون: العجب الإنهم كيف يهذون! وفيهم قال الله تعالى: «ومنهم من يَستمِعُ إليك، حتى إذا خَرجُوا من عندرك قالوا للذين أو توا العِلم: ماذا قال آنها؟ أولئك الذين طبع الله على قلو بهم، واتسبعوا أهواءهم، من . . . « فأصمّهم، وأعمى أبصارهم » .

وبما بان لى بالضرورة من ممارسة طريقتهم : حقيقة النبوة ، وخاصيتها . ولا بد من التنبيه على أصلها ، لشدة مسيس الحاجة إليها .

### حقيقة النبوة

#### واضطرار كافة الخلق إليهـــا

اعلم: أن جوهر الإنسان فى أصل الفطرة ، خلق خالياً ، ساذَجا ، لا خبر معه من عوالم الله تعالى . والعوالم كثيرة ، لا يحصيها إلا الله تعالى ، كا قال : وَمَا يَعلمُ جنودَ ربّـكَ إلا مُو ، .

وإنما خبره في العالم بواسطة الإدراك ، وكل إدراك من الإدراكات خلق ليضطلع الإنسان به على عالم من الموجودات . ونعنى بالعوالم ، أجناس الموجودات فأول ما يخلق في الإنسان حاسة اللمس ، فيدرك بها أجناسا من الموجودات : كالحرارة ، والبرودة ، والرطوبة ، واليبوسة ، واللين ، والخشونة ، وغيرها . واللمس قاصر عن الألوان والأصوات قطعاً ؛ بل هي كالمعدوم في حق اللمس .

ثم تخلق له حاسة البصر ، فيدرك بها الألوان ، والأشكال وهو أوسع عوالم المحسوسات .

ثم ينفخ فيه السمع ، فيسمع الأصوات ، والنغات . ثم يخلق له الذوق .

وكذلك إلى أن يجاوز عالم المحسوسات: فيخلق فيه التمييز، وهو قريب من سبع سنين. وهو طور آخر من أطوار وجوده. فيدرك فيه أموراً زائدة على المحسوسات لا يوجد منها شيء في عالم الحس.

ثم يترقى إلى طور آخر ، فيخلق له العقــــل : فيدرك الواجبات ، والجائزات ؛ والمستحيلات ، وأموراً لا توجد في الأطوار التي قبله .

( ووراء العقل طور آخر ، تنفتح فيه عين أخرى ، يبصر بها الغيب ، وما سيكون فى المستقبل ، وأموراً أخر ، العقل معزول عنها ، كمزل قوة التمييز عن إدراك المعقولات ، وكعزل قوة الحس عن مدركات التمييز ) .

(وكما أن ألمميز لو عرضت عليه مدركات العقل لأباها ، واستبعدها ، ولم كذلك بعض العقلاء أبو المدركات النبوة ، واستبعدوها . وذلك عين الجهل: إذ لا مستند لهم إلا أنه طور لم يبلغه ، ولم يوجد فى حقه ، فيظن أنه غير موجود فى نفسه . والاكمه لو لم يعلم بالتواتر والتسامع الألوان ، والأشكال، وحكى له ذلك ابتداء ، لم يفهمها ، ولم يقر جما ) .

(وقد قرّب الله تعالى ذلك على خلقه بأن أعطاهم أنموذجاً من خاصية النبوة ، وهو النوم ؛ اذ النائم يدرك ما سيكون من الغيب ، إما صريحاً ، وإما في كسوة مثال يكشف عنه التعبير . وهذا لو لم يجربه الإنسان من نفسه وقيل له: ان من الناس من يسقط مغشياً عليه ، كالميت ، ويزول عنه إحساسه ، وسمعه ، وبصره ، فيدرك الغيب - لانكره ، وأقام البرهان على استحالته ، وقال : القوى الحساسة أسباب الإدراك فن لا يدرك الأشياء مع وجودها وحضورها . فبأن لا يدركها مع ركودها ، أولى ، وأحق .

وهذا نوع قياس يكذبه الوجود ، والمشاهدة . فكما أن العقل طور هن أطوار الآدمي يحصل فيه عين يبصر بها أنواعاً من المعقولات ، والحواس معزولة عنها ، فالنبوة أيضاً : عبارة عن طور يحصل فيه عين لها نور ، يظهر في نورها الغيب ، وأمور لايدركها العقل ) .

والشك في النبوة إما أن يقع :

في إمكانها .

أو في وجودها ، ووقوعها .

أو في حصولها لشخص معين.

ودليل إمكانها ، وجودُها .

ودليل وجودها: وجود معارف في العالم لا يتصور أن تنال بالعقل:

كعلم الطب، والنجوم، فإن من بحث عنها ، علم بالضرورة أنها لا تدرك إلا بإلهام إلهى ، و توفيق من جهة الله تعالى . ولا سبيل إليها بالتجربة . فمن الاحكام النجومية مالا يقع إلا فى كل ألف سنة مرة ، فسكيف ينال ذلك بالتجربة ، وكذلك خواص الأدوية .

فتبين بهذا البرهان ، أن فى الإمكان وجود طريق لإدراك هذه الأمور ، التي لا يدركها العقل ، وهو المراد بالنبوة ، لا أن النبوة عبارة عنها فقط ، بل إدراك هذا الجنس الخارج عز مدركات العقل إحدى خواص النبوة ، ولها خواص كثيرة سواها . وما ذكر نا فقطرة من بحرها . إنما ذكر ناها لأن معك أنموذجا منها : وهو مدركاتك في النوم . ومعك علوم من جنسها ، في الطب ، والنجوم ، وهي معجزات الانبياء ، ولاسبيل إليها للعقلاء ببضاعة العقل أصلا .

وأما ماعدا هذا من خواص النبوة ، إنما يدرك بالذوق ، من سلوك طربق التصوف ؛ لأن هذا إنما فهمته بأنموذج رزقته ، وهو النوم ، ولولاه لما صدقت به . فإن كان للنبي خاصة لليس لك منها أنموذج ، ولا تفهمها أصلا: فكيف تصدق بها ؟ وإنما التصديق بعد الفهم .

وذلك الأنموذج يحصل فى أوائل طريق التصوف ، فيحصل به نوع من الذوق بالقدر الحاصل ، ونوع من التصديق بما لم يحصل بالقياس إليه . فهذه الخاصية الواحدة ، تكفيك للإيمان بأصل النيوة .

فإن وقع لك الشك في شخص معين: أنه نبى أم لا ؟ فلا يحصل اليقين. إلا بمعرفة أحواله: إما بالمشاهدة، أو بالتواتر والتسامع. فإنك إذا عرفت الطب، والفقه يمكنك أن تعرف الفقهاء، والأطباء، بمشاهدة أحوالهم، وسماع أقوالهم، وأن لم تشاهدهم. ولا تعجز أيضاً عن معرفة كون «الشافعي» — رحمه الله — فقيماً، وكون «جالينوس» طبيباً، معرفة بالحقيقة لا بالتقليد عن الغير ، بل بأن تتعلم شيئاً من الفقه والطب ، و تطالع كتبهما . و تصانيفهما : فيحصل لك علم ضرورى بحالها .

فَكَذَلَكُ إِذَا فَهِمَتَ مَعَىٰ النَّبُوةَ ، فَأَكَثَرَتُ النَّظَرُ فَى القَرآنَ ، والآخبار يحصل لك العلم الضرورى بكونه عَلِيكَ على أعلى درجات النَّبُوة . وأعضد ذلك بتجربة ماقاله فى العبادات ، تأثيرها فى تصفية القلوب ، وكيف صدق فى قوله :

« من عمل بما علم ، ورثة الله علم مالم يعلم . .

وكيف صدق في قوله : « من أعان ظالما ، سلطه الله عليه . .

وكيف صدق فى قوله: , من أصبح وهمومه هم واحد (هوالتقوى<sup>(۱)</sup>) كفاه الله تعالى هموم الدنيا والآخرة<sup>(۲)</sup> ، .

فإذا جربت ذلك فى ألف ، وألفين ، وآلاف ، حصل لك علم ضرورى لا تتمارى فيه .

فمن هذا الطريق ، أطلب اليقين بالنبوة ، لا من قلب العصا ثعبانا ، وشق القمر ، فإن ذلك إذا نظرت إليه وحده ، ولم تنضم إليه القرائن الكثيرة الحارجة عن الحصر ، ربما ظننت أنه سحر ، وتخييل ، وأنه من الله إضلال فإنه د يُضِلُ مَن يشاء ويهدى من يَشَاء .

وترد عليك أسئلة المعجزات: فإن كان مُسْتَنِدًا إيمانك إلى كلام منظوم فى وجه دلالة المعجزة ، فيَنجِزِمُ إيمانك بكلام مرتب فى وجه الإشكال والشبهة عليها .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة عن الجامع الصغير وضعناها لبيان المعنى .

<sup>(</sup>٢) وفى سنن ابن ماجه ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ومن جعل الهموم هما واحدا ، همَّ المعاد ، كفاه الله همَّ دنياه . ومن تشعبت به الهموم فى أحوال الدنيا ، لم يبال الله فى أى أوديته هلك ، .

فليكن مثل هذه الخوارق إحدى الدلائل والقرائن فى جملة نظرك ، حتى يحصل لك علم ضرورى ، لا يمكنك ذكر مستنده على التعيين ، كالذى يخبره جماعة بخبر متواتر ، لا يمكنه أن يذكر أن اليقين مستفاد من قرل واحد معين بل من حيث لا يدرى ، ولا يخرج عن جملة ذلك ، ولا بتعيين الآحاد . فهذا هو الإيمان القوى العلمى .

فهذا القدر من حقيقة النبوة كاف في الغرض ، الذي أقصده الآن ، وسأذكر وجه الحاجة إليه .

# 

أم إنى لما واظبت على العزلة والخلوة ، قريباً من عشر سنين ، وبان لى في أثناء ذلك على الضرورة ، من أسباب لا أحصيها : مرة بالذوق ، ومرة بالعلم البرهاني ، ومرة بالقبول الإيماني : أن الإنسان خلق من بدن وقلب، وأعنى بالقلب حقيقة روحه ، التي هي محل معرفة الله ، دون اللحم والدم الذي يشارك فيه الميت والبهيمة ، وأن البدن له صحة بها سعادته ، ومرض فيه هلاكه ، وأن القلب كذلك ، له صحة وسلامة ، ولا ينجو . الا مَن ۚ أَتَى اللهَ بقلبِ سَلم، وله مرض فيه هلاكه الأبدى الأخروى ، كما قال تعالى ، في قُـُلُو بَهِم حَرَ صُ مُ وَأَن الجَهِل بالله سُهِم مُمَهِلك ، وأن معصية الله ، بمتابعة الهوى داؤه الممرض، وأن معرفة الله تعالى ترياقه الحيى، وطاعته بمخالفة الهوى ، دواؤه الشافي ، وأنه لاسبيل إلى معالجتة بإزالة مرضه وكسب صحته إلا بأدوية : كما لا سبيل إلى معالجة البدن ، إلا بذلك . وكما أن أدوية البدن تؤثر في كسب الصحة ، بخاصية فيها ، لا يدركها العقلاء بيضاعة العقل ، بل يجب فيها تقليد الأطباء ، الذين أخذوها من الأنبياء الذين اطلعوا بخاصية النبوة على خواص الأشياء ، فكذلك بان لى \_ على الضرورة \_ أن أدوية العبادات \_ محدودها ، ومقادرها المحدودة ، المقدرة من جمة الأنبياء \_ لا يُدرك وجهُ تأثيرها بيضاعة عقل العقلاء ، بل يحب فيها تقليد الأنبياء الذين أدركوا تلك الخواص، بنور النبوة، لا ببضاعة العقل.

وكما أن الأدوية تركب من أخلاط مختلفة النوع والمقدار، وبعضها رضعُفُّ البعض فى الوزن والمقدار ، فلا يخلوا اختلاف مقاديرها عن سر ، هو من قبيل الخواص ، فكذلك العبادات التي هى أدوية داء القلوب ، مركبة من أفعال مختلفة النوع والمقدار ، حتى إن السجود ضعف الركوع ، وصلاة الصبح نصف صلاة العصر في المقدار ، ولا يخلو عن سر من الأسرار ، هو من قبيل الحواص التي لا ميطلًك عم عليها إلا بنور النبوة .

ولقد تحامق وتجاهل جداً من آراد أن يستنبط \_ بطريق العقل \_ لها حكمة ، أو ظن أنها ذكرت على الاتفاق ، لا عن سر إلهى فيها ، يقتضيها بطريق الخاصية .

وكما أن فى الأدوية أصولا هى أركانها ، وزوائد هى متمانها ، لكلواحد منها خصوص تأثير فى أعمال أصولها ، كذلك النوافذ والسنن ، متمات لتكميل آثار أركان العبادات .

وعلى الجملة : فالأنبياء أطباء أمراض القلوب ، وإنما فائدة العقل و تصرفه أن عَرَّفَنَا ذلك ، ويشهد للنبوة بالتصديق ، ولنفسه بالعجز عن درك ما يدرك بعين النبوة ، و أخذ بأيدينا ، وسلمنا إليها تسليم العميان إلى القائدين ، وتسليم المرضى المتحيرين إلى الأطباء المشفقين . وإلى ها هنا مجرى العقل ، ومخطاه ، وهو معزول عما بعد ذلك ، إلا عن تفهم ما يلقيه الطبيب إليه .

فهذه أمور عرفناها بالضرورة الجارية مجرى المشاهدة ، في مدة الخلوة والعزلة .

ثم رأينا فتور الاعتقادات في أصل النبوة .

ثم في حقيقة النبوة .

ثم فى العمل بما شرحته النبوة .

وتحققنا شيوع ذلك بين الخلق ، فنظرت إلى أسباب فتور الخلق ، وضعف إيمانهم ، فإذا هي أربعة :

١ - سبب من الخائضين في علم الفلسفة .

٢ ــ وسبب من الخائضين في طريق التصوف .

٣ \_ وسبب من المنتسبين إلى دعوى التعليم .

ع \_ وسبب من معاملة الموسومين بالعلم فيما بين الناس .

فإنى تتبعت مدة آحاد الخلق، أسأل من يقصِّر منهم فى متابعة الشرع، وأسأله عن شبهته، وأبحث عن عقيدته وسره، وقلت له مالك تقصّر فيها؟ فإن كنت تؤمن بالآخرة، ولست تستعد لها، وتبيعها بالدنيا، فهذه حماقة! فإنك لا تبيع الاثنين بو احد، فكيف تبيع مالا نهاية له بأيام معدودة؟ وإن كنت لا تؤمن ، فأنت كافر! فدبر نفسك فى طلب الإيمان، وانظر ما سبب كفرك الحنى، الذى هو مذهبك باطناً، وهو سبب جرأتك ظاهراً، وإن كنت لا تصرح به، تجملا بالإيمان، وتشرفاً بذكر الشرع!

فقائل يقول: «هذا أمر ، لو وجبت المحافظة عليه ، لكان العلماء أجدر بذلك ، و فلان من المشاهير ، بين الفضلاء ، لا يصلى ، و فلان يشرب الخر ، و فلان يأكل أموال الأوقاف ، و أموال اليتامى ، و فلان يأكل إدرار السلطان و لا يحترز عن الحرام ، و فلان يأخذ الرشوة على القضاء والشهادة ، وهلم جرا ، إلى أمثاله . . .

وقائل ثان يدّعي علم التصوف ، ويزعم أنه قد بلغ مبلغاً ترقى عن الحاجة إلى العبادة .

وقال ثالث يتعلل بشبهة أخرى من شبهات أهل الإباحة ا

وهؤلاء هم الذين ضلوا عن التصوف .

وقائل رابع لتى أهل التعليم فيقول « الحق مشكل ، والطريق إليه متعسر ، والاختلاف فيه كثير ، وليس بعض المذاهب أولى من بعض ، وأدلة العقول متعارضة ، فلا ثقة برأى أهل الرأى ، والداعى إلى التعليم متحكم لا حجة له ، فكيف أدع اليقين بالشك ؟ » .

وقائل خامس يقول: لست أفعل هذا تقليداً ، ولـكنى قرأت علم الفلسفة ،

وأركت حقيقة النبوة: وأن حاصلها يرجع إلى الحكمة والمصلحة. وأن المقصود من تعبداتها: ضبط عوام الحلق، وتقييدهم عن التقائل، والتنازع، والاسترسال، في الشهوات، فما أنا من العوام الجهال، حتى أدخل في حجر التكليف، وإنما أنا من الحكاء أتبع الحكمة وأنا بصير بها، مستغن فيها عن التقليد، هذا منتهى إيمان من قرأ مذهب فلسفة الألهيين منهم، وتعلمذلك من كتب «أبن سينا» و «أني نصر الفاراك».

وهؤ لاء هم المتجملون بالإسلام .

وربما ترى الواحد منهم يقرأ القرآن . ويحضر الجماعات والصلوات ، ويعظم الشريعة بلسانه ، ولكنه مع ذلك لا ينزك شرب الخر ، وأنواعا من الفسق والفجود ! .

وإذا قيل له: «إن كانت النبوة غير صحيحة فلم تصلى؟ » فر بما يقول : «لرياضة الجسد ، ولعادة أهل البلد ، وحفظ المال والولد ا ، ور بما قال : « الشريعة صحيحة ، والنبوة حق ، . فيقال : فلم تشرب الخر ؟ فيقول : « إنما نهى عن الخر ؛ لآنها تورث العداوة والبغضاء ، وأنا بحكمتي محترز عن ذلك ، وإن أقصد به تشحيد خاطرى ، حتى أن « ابنسينا ، في وصية له كتب فيها : أنه عاهد الله تعالى على كذا وكذا ، وأن يعظم الأوضاع الشرعية ، ولا يقصر في العبادات الدينية ، ولا يشرب تلهيا ، بل تداويا وتشافيا ، فكان منهى حالته في صفاء الإيمان ، والتزام العبادات ، أن استشى شرب الخر نفرض حالته في صفاء الإيمان ، والتزام العبادات ، أن استشى شرب الخر نفرض

فهذا إيمان من يدعى الإيمــان منهم وقد انخدع بهم جماعة ، وزادهم ضعف عندان منهم وقد انخدع بهم جماعة ، وزادهم ضعف اعتراض المعترضين عليهم ؛ إذ اعترضوا بمجاحدة علم الهندسة والمنطق ، وغير ذلك ، مما هو ضرورى لهم ، على ما بينا علته من قبل . فلما رأيت أصناف الخلق ، من ضعف إيمانهم إلى همذا الحد ، بهذه

الأسباب، ورأيت نفسى مُلنّة () بكشف هذه الشبهة ، حتى كان إفضاح هؤلاء أيسر عندى من شربة ماء ، لكثر خوضى فى علومهم ، وطرقهم . أعنى طرق و الصوفية ، و و الفلاسفة ، و و التعليمية ، ، و المتوسمين من العلماء ، انقدح فى نفسى أن ذلك متعين ، فى هذا الوقت ، محتوم .

فما تغنيك الخلوة والعزلة ، وقد عم الداء ، ومرض الأطباء ، وأشرف الخلق على الهلاك؟

ثم قلت فى نفسى متى تشتغل أنت بكشف هذه الغمة ؟ ومصادمة هذه الظلمة ، والزما زمان الفترة ، والدور دورالباطل، ولو اشتغلت بدعوة الحلق، عن طرقهم إلى الحق ، لعاداك أهل الزمان بأجمعهم ، وأنسَّى تقاومهم، فكيف تعايشهم ، ولا يتم ذلك إلا بزمان مساعد ، وسلطان متدين قاهر ؟ .

فتر خصت بيني و بين الله تعالى بالاستمرار على العزلة ، تعللا بالعجز عن اظهار الحق بالحجة ، فقد الله تعالى أن حرك داعية سلطان الوقت من نفسه ، لا بتحريك من خارج ، فأمر أمر إلزام بالنهوض إلى ، نيسابور ، لتدارك هذه الفترة ، و بلغ الإلزام حداً كان ينتهى \_ لو أصررت على الخلاف \_ إلى حد الوحشة .

فطر لى أن سبب الرخصة قد ضعف ، فلا ينبغى أن يكون باعثك . على ملازمة العزلة الحكسل والاستراحة ، وطلب عز النفس وصونها عن أذى الحلق ولم تشر خص نفسك بعسر معافاة الحلق ، والله تعالى يقول : ويسم الله الرحمن الرحيم ألم أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا ، وهم لا يُفتَنون ؟ ولقد فكنا الذين من قبلهم ، الآية .

ويقول، عزوجل، لرسوله وهو أعز خلقه: ولقد كُذُّ بَتْ رسل من

<sup>(</sup>١) ألب بالمكان . أقام به ولزمه .

ويقول عز وجل: « بسم الله الرحمن الرحيم يس والقرآن الحكيم ، إلى قوله ، إنما مُ تنذرهُ من اتبع الذكر ،

فشاورت فى ذلك جماعة من أرباب القلوب، والمشاهدات، فاتفقوا على الإشارة بترك العزلة، والخروج من الزاوية .

وانضاف إلى ذلك منامات من الصالحين كثيرة ، متواترة ، تشهد بأن هذه الحركة مبدأ خير ورشد قدرها الله سبحانه على رأس هذه المائة (١) . وقد وعد الله سبحانه بأحياء دينه على رأس كل مائة ، فاستحكم الرجاء ، وغلب حسن الظن بسبب هذه الشهادات ، ويسر الله تعالى الحركة إلى ، نيسابور ، للقيام بهذا المهم في ذي العقدة سنة تسع وتسعين وأربعائة ، وكان الخروج من ، بغداد ، في ذي القعدة ، سنة ثمان وثمانين وأربعائة ، وبلغت مدة العزلة إحدى عشر سنه .

وهذه حركة قدرها الله تعالى ، وهى من عجائب تقديراته التى لم يكن لها انقداح فى القلب فى هذه العزلة ، كما لم يكن الخروج من ، بغداد ، والنزوع عن تلك الأحوال ، عاخطر إمكانه أصلا بالبال ، والله تعالى مقلب القلوب والأحوال ، و ، قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحمن » .

وأنا أعلم أنى وإن رجعت إلى نشرالعلم ، فما رجعت ! فإن الرجوع عود إلى ماكان ، وكنت فى ذلك الزمان ، أنشر العلم الذى به يكسب الجاه ، وأدعوا إليه بقولى وعملى ، وكان ذلك قصدى ، ونيتى . وأما الآن فأدعو

<sup>(</sup>١) روى أبو داود ، والحاكم ، والبيهق : « أن الله تعالى يبعث لهذه الآمة على رأس كل ما ئة سنة من يجدد لها دينها ، .

إلى العلم الذى به يترك الجاه . ويعرف به سقوط رتبة الجاه . هذا هو الآن نيتى وقصدى ، وأمنيتى ، يعلم الله ذلك منى .

وأنا أبغى أن أصلح نفسى ، وغيرى ، ولست أدرى أأصل إلى مرادى أم المخترَّم دون غرضى ؟ ولسكنى أو من إيمان يقين و مشاهده \_ أنه لاحول ولا قوة ، إلا بالله العلى العظيم ، وأنى لم أنحرك لكنه حركنى ، وأنى لم أعمل ، لكنه إستعملنى ، فأسأله أن يصلحنى أولا ، ثم يصلح بى ، ويهدينى ، ثم يهدى بى ، وأن يرينى الحق حقا ، ويرزقنى اتباعه ، ويرينى الباطل باطلا ، ويرزقنى اجتنابه .

**\$** \$ \$

و نعود الآن إلى ماذكر ناه من أسباب ضعف الإيمان فيمن ذكر بذكر طريق إرشادهم ، و إنقاذهم من مهالكمهم .

أما الذين ادعوا الحيرة بما سمعوه من أهل التعليم فعلاجه ماذكرناه في كتاب والقسطاس المستقيم، ولا نطول بذكره في هذه الرسالة.

وأما ما توهمه أهل الإباحة ، فقد حصرنا شبههم فى سبعة أنواع ، وكشفناها فى كتتاب «كيمياء السعادة » .

وأما من فسد إيمانه بطريق الفلسفة ، حتى أنكر أصل النبوة ، فقد ذكر نا حقيقة النبوة ووجودها بالضرورة ، بدليل وجود علم خواص الادوية والنجوم ، وغيرهما ، وإنما قدمنا هذه المقدمة لأجل ذلك . وإنما أوردنا الدليل من خواص الطب والنجوم ؛ لأنه من نفس علمهم ، وتحن نبين لكل عالم بفن من العلوم ، كالنجوم ، والطب ، والطبيعة ، والسحر ، والطلسمات مثلا ، من نفس علمه برهان النبوة .

و أما من أثبت النبوة بلسانه ، وسوى أوضاع الشرع على الحكمة . فهو على التحقيق كافر بالنبوة ، وإنما هو مؤمن بحكيم ، له طالع مخصوص ،

يقتضي طالعه أن يكون متبوعاً .

وليس هذا من النبوة في شيء.

بل الإيمان بالنبوة أن يقر بإثبات طور وراء العقل ، تنفتح فيه عين يدرك بها مدركات خاصة ، والعقل معزول عنها ، كعزل السمع عن إدراك الألوان ، والبصر عن إدراك الأصوات ، وجميع الحواس عن إدراك المعقو لات. فإن لم يحو زهذا ، فقد أقنا البرهان على إمكانه ، بل على وجوده وإن جر و نهذا ، فقد أثبت أن ها هنا أمورا تسمى خواص الايدور تصرف العقل حراليها أصلا ، بل يكاد العقل يكذبها ، ويقضى باستحالتها . فإن وزن دانق (ا) من الأفيون ، سم قاتل ؛ لأنه يحمد الدم في العروق ، لفرط برودته ، والذي يدعى علم الطبيعة ، يزعم أن ما يبرد من المركبات ، إنما يبرد بعنصرى والتراب ، فهما العنصران الباردان . ومعلوم أن أرطالا من الماء والتراب ، لا يبلغ تبريدهما في الباطن إلى هذا الحد . فلو أخبر طبيعي بهذا ، ولم يجربه ، لقال : « هذا محال ، والدليل على استحالته أن فيه نارية ، وهو ائية ، والحو ائية والنارية لا تزيد بها برودة ، فنقدر المكل ماء وتراباً ، فلا يوجد هذا الإفراط بالتبريد فإن انضم إليه حاران فبأن لا يوجب أولى » . ويقدر هذا برهانا !

وأكثر براهين الفلاسفة فى الطبيعيات والإلهيات ، مبنى على هذا الجنس ؛ فإنهم تصوروا الأمور على قدر ما وجدوه وعقلوه ، وما لم يألفوه قدروا استحالته .

ولو لم تسكن الرؤيا الصادقة مألوفة ، وادّعي مدع ، أنه عند ركود الحواس ، يعلم الغيب ، لأنكره المتصفون بمثل هذه العقول .

ولو قيل لواحد . « هل يجوز أن يكون في الدنيا شيء هو بمقدار حبة ،

<sup>(</sup>١) الدانق بفتح النون وكسرها : سدس الدرهم .

يوضع فى بلدة ، ليأكل تلك البلدة بجملتها ، ثم يأكل نفسه فلا مينبتي شيئاً من البلدة وما فيها ، ولا يَبْق هو فى نفسه ؟ ، لقال هذا محال ، وهو من جملة الخرافات ! وهذه حالة النار ، ينكرها من لم ير النار ، إذا سمعها .

وأكثر إنكار عجائب الآخرة هو من هذا القبيل.

فنقول للطبيعى : «قد اضطررت إلى أن تقول : فى الأفيون خاصية «فى التبريد ، ليس على قياس المعقول بالطبيعة . فلم لا يجوز أن يكون فى الأوضاع الشرعية من البخواص ، فى مداواة القلوب ، وتصفيتها ، مالا بدرك بالحكمة العقلية ، بل لا يُبْصُر ذلك إلا بعين النبوة ؟ بل قد اعترقوا بخواص هى أعجب من هذا ، فيها أوردوه فى كتبهم ، وهى من البخواص العجيبة ، المجربة فى معالجة الحامل ، الني عسر عليها الطلق ، مذا الشكل :

| ٤   | ٩ | ۲ |
|-----|---|---|
| ٣   | ٥ | ٧ |
| - A | 1 | ٦ |

| ٥ | ط | ب |
|---|---|---|
| 3 | A | ز |
| ح | 1 | و |

يكتب على خرقتين ، لم يصبهما ماء ، وتنظر إليهما الحامل بعينها . وتضعهما تحت قدميها ، فيسرع الولد فى الحال إلى الخروج . وقد أقروا بإمكان ذلك ، وأوردوه فى كتاب ، عجائب الخواص ، وهو شكل فيه تسعة بيوت ، يرقم فيها رقوم مخصوصة . يكون بجموع ما فى جدول واحد خسة عشر ، قرأته فى طول الشكل ، أو فى عرضه ، أو على التأريب .

فياليت شعرى ا من يصدق بذلك ، ثم لا يتسع عقله للتصديق بأن تقدير صلاة الصبح بركعتين ، والظهر بأربع ، والمغرب بثلاث ، هى لخواص غير معلومة بنظر الحكمة ؟ وسبها اختلاف هذه الأوقات ، وإنما تدرك هذه الخواص بنور النبوة .

والعجب أنا لو غير نا العبارة إلى عبارة المنجمين ، لعقلوا اختلاف هذه الآوقات ، فنقول ، أليس يختلف الحدكم في الطالع ، بأن تكون الشمس في وسط السياء ، أو في الطالع ، أو في الغارب حتى يَبْنُوا على هدذا في تسييراتهم اختلاف العلاج ، وتفاوت الأعمار ، والآجال ، ولا فرق بين الزوال ، وبين كون الشمس في وسط السياء ، ولا بين المغرب وبين كون الشمس في الغارب . فهل لتصديقه سبيل ؟ إلا أن ذلك يسمعه بعبارة منجم ، الشمس في الغارب . فهل لتصديقه سبيل ؟ إلا أن ذلك يسمعه بعبارة منجم ، حرّب كذبه مائة مرة . ولا يزال يعاود تصديقه ، حتى لو قال المنجم له : والطالع هو البرج الفلاني في وسط السياء ، ونظر إليها الكوكب الفلاني ، والطالع هو البرج الفلاني فليست ثوباً جديداً في ذلك الوقت قدالت في ذلك الوقت وربما يقاسي فيه البرد في ذلك الوقت وربما يقاسي فيه البرد الشديد ، وربما سمعه من منجم ، وقد عرف كذبه مرات ؟

فليت شعرى ا من يتسع عقله لقبول هذه البدائع ، ويضطر إلى الاعتراف بأنها خوص — معرفتها معجزة بعض الأنبياء — كيف ينكر مثل ذلك فيها يسمعه من قول نبى صادق ، مؤيد بالمعجزات ، لم يعرف قط بالكذب؟ فإن أنكر فلسنى إمكان هذه الخواص فى أعداد الركعات ورمى الجمار ، وعدد أركان الحج ، وسائر تعبدات الشرع ، لم يجد بينها وبين خواص الادوية والنجوم فرقاً أصلا .

فإن قال : قد جربت شيئاً من النجوم وشيئاً من الطب ، فوجدت بعضه صادقاً ، فانقدح فى نفسى تصديقه ، وسقط من قلبى استبعاده ، ونفرته ، وهذا لم أجربه ، فبم أعلم وجوده وتحقيقه ؟ وإن أقررت بإمكانه .

فأقول: إنك لا تقتصر على تصديق ما جربته بل سمعت أخبار المجربين وقلدتهم ، فاسمع أقوال الآنبياء ، فقد جربوا ، وشاهدوا الحق فى جميع ما ورد به الشرع ، واسلك سبيلهم ، تدرك بالمشاهدة بعض ذلك . على أنى أقول: «وإن لم تجرّبه فيقصى عقلك بوجوب التصديق والاتباع قطعاً ، فإنا لو فرضنا رجلا بلغ ، وعقل ، ولم يحرب المرض فمرض ، وله والد مشفق حاذق بالطب ، يسمع دعواه فى معرفة الطب منذ عقل . فعجن له والده دواء ، فقال : «هذا يصلح لمرضك ، ويشفيك من سقمك ، فاذا يقتضيه عقله ، وإن كان الدواء مراً كريه المذاق ؟ أيتناول ؟ أو يكذب فيقول : « آنا لا أعقل مناسبة هذا الدواء ، لتحصيل الشفاء ، ولم أجربه ؟ ، فلا شك أنك تستحمقه إن فعل ذلك ا وكذلك يستحمقك أهل البصائر في توقفك !

فإن قلت : , فبم أعرف شفقة النبي عليه والسلام ، ومعرفته بهذا الطب؟ ، فأقول :

، وجم عرفت شفقة أبيك ، وليس ذلك أمراً محسوساً ؟ بل عرفتها بقرائن أحواله ، وشواهد أعماله في مصادره ، وموارده ، علما ضرورياً لا تتمارى فيه ، .

ومن نظر فى أقوال رسول الله عليه السلام ، وما درد من الآخبار فى اهتبامه بإرشاد الحلق ، وتلطفه فى جر الناس بأنواع الرفق ، واللطف ، إلى تحسين الآخلاق ، وإصلاح ذات البين ، وبالجملة إلى مالا يصلح إلا به دينهم ، ودنياهم ، حصل له علم ضرورى ، بأن شفقته على أمته ، أعظم من شفقة الوالد على ولده .

وإذا نظر إلى عجائب ما ظهر عليه من الأفعال ، وإلى عجائب الغيب ، الذى أخبر عنه فى القرآن على لسانه ، وفى الآخبار ، وإلى ماذكره فى آخر الزمان ، فظهر ذلك كما ذكره : علم \_ علما ضرورياً \_ أنه بلغ الطور الذى وراء العقل ، وانفتحت له العين التى ينكشف منها الغيب ، الذى لا يدركه إلا الحقواص ، والأمور التى لا يدركها العقل .

فهذا هو منهاج تحصيل العلم الضرورى ، بتصديق النبي ـ عليه الصلاة والسلام ـ فجرب ، وتأمل القرآن ، وطالع الاخبار ، تعرف ذلك بالعيان.

وهذا القدر يكنى فى تنبيه المتفلسفة ، ذكرناه لشدة الحاجة إليه فى هذا الزمان .

وأما السبب الرابع \_وهو ضَعْف الإيمان بسبب سوء سيرة العلماء\_. فيُداوى هذا المرض بثلاثة أمور: \_

أحدها: أن تقول: «إن العالم الذي تزعم أنه يأكل الحرام ، معرفته بتحريم ذلك الحرام ، كمعرفتك بتحريم الحفر ، ولحم الخنزير ، والربا ، بل بتحريم الغيبة ، والكذب ، والنميمة . وأنت تعرف ذلك وتفعله ، لا لعدم إيمانك بأنه معصية ، بل لشهوتك الغالبة عليك ، فشهوته كشهوتك ، وقد غلبته كما غلبتك ، فعلمه بمسائل وراء هذا يتميز به عنك ، لا يناسب زيادة زجر عن هذا المحظور المعين . وكم من مؤمن بالطب ، لا يصبر عن الفاكهة وعن الماء البارد ، وإن زجره الطبيب عنه ا ولا يدل ذلك على أنه غير ضار، أو على أن الإيمان بالطب غير صحيح ، فهذا متخمِل هفوات العلماء .

الثانى أن يقال للعامى: ينبغى أن تعتقد أن العالم اتخذ علمه ذخراً لنفسه فى الآخرة، ويظن أن علمه ينجيه، ويكون له شفيعاً، حتى يتساهل معه فى أعماله، لفضيلة علمه، وإن جاز أن يكون زيادة حجة عليه، فهو يجوز أن يكون زيادة حجة عليه، فهو يحوز أن يكون زيادة درجة له، وهو ممكن، فهو، وإن ترك العمل، يُدلى بالعلم أما أنت أيها العامى، إذا نظرت إليه، وتركت العمل، وأنت عن العلم عاطل، فتهلك بسوء عملك. ولا شفيع لك!،

الثالث: وهو الحقيقة، أن العالم الحقيق ، لا يقارف معصية إلا على سبيل الهفوة ، ولا يكون مصراً على المعاصى أصلا : إذ العلم الحقيق.

ما يعرُّف أن المعصية سم مهلك ، وأن الآخرة خير من الدنيا ، ومنعرف ذلك ، لا يبيع الخير بما هو أدنى .

وهذا العلم لا يحصل بأنواع العلوم التي يشتغل بها أكثر الناس ؛ فلذلك لا يزيدهم ذلك العلم إلا جُرأة على معصية الله تعالى .

وأما العلم الحقيق فيزيد صاحبه خشية ، وخوفا ، ورجاء ، وذلك يحول بينه وبين المعاصى إلا الهفوات التي لاينفك عنها البشر في الفترات ، وذلك لا يدل على ضعف الأيمان . فالمؤمن مفتن تواب . وهو بعيد عن الإصرار ، والإكباب .

#### \* \* \*

هذا ما أردت أن أذكره فى ذم الفلسفة ، والتعليم ، وآفاتهما ، وآفات من أنكر عليهما ، لا بطريقه .

ونسأل الله العظيم ، أن يجعلنا عن آثره واجتباه ، وأرشده إلى الحق وهداه ، وألهمه ذكره حتى لا ينساه ، وعصمه عن شر نفسه حتى لا يؤثر عليه سواه ، واستخلصه لنفسه حتى لا يعبد إلا إياه .

## (1) 366

### الطريق

\_ 1 \_

من الطبيعى ، أن ينشأ فى الأقاليم التى لم يوجد فيها كتاب مقدس ، أو التى اندثرت ميها رساله الرسل ــ رجال يحاولون ابتداع مذهب. فى ماوراء الطبيعة .

من الطبيعى ، أن يكون الأمر كمذلك ، فى هذه الأقاليم ، ذلك أن الإنسان ، بطبيعته طلعه ، وهو يحاول معرفة العلل والاسباب ، ويتشوف إلى رؤية المجمول ، ويتطلع إلى الكشف عن عالم الغيب .

أما فى البيئات التى فيها نص مقدس ، يحتفظ بنضرته ، ولا يشك إنسان فى صحته ، فإنه من غير الطبيعى أن ينشأ ، بجوار هذا النص المعصوم ، اختراعات ذهنية ، تتصل بعالم الغيب : ذلك أن ثمرة التفكير الإنساني. عرضة للخطأ فى الذات الآلهية ، أو فى الصفات الآلهية ، والخطأ فى عالم الغيب على وجه العموم فيه خطورة كبيرة .

<sup>(</sup>۱) الآن . وقد انتهينا من كتاب المنقذ ؛ نريد بتوفيق الله . أن نقدم هذه الكلمة الحتامية ، هدية لروح الإمام الغزالى ، وهي بمثابة تلخيص للنهج الذي ينبغي أن يسلمك كل من يريد المعرفة ، في عالم ، ما وراء الطبيعة ، سائراً على السراط المستقيم : سواء في ذلك هؤلاء الذين ، يريدونه في صورة سهلة المأخذ ؛ قريبة المتناول ؛ فيلتزمون الإنباع ؛ ويبتعدون عن المتشابه ، والذين — يريدونه كشفا و بصيرة و إلهاماً : فيسيرون في طريق النور إلى نهايته .

وهذه الكلمة : إما مستمدة من الغزالى مباشرة ، وإما معبرة عن اتجاهه . وهي ، على أىوضع ، صورة مصغرة للاتجاه العام للصوفية على وجه العموم ..

وما دام الأمر كذلك . فإن الطريق المستقيم ، أن لا ينشأ بجوار النص المقدس اختراع عقلي يتصل بماوراء الطبيعة هو عرضة للخطأ لا محاله .

التسليم، للنص المقدس هو المبدأ السليم، عند ذوى العقول الحكيمة، وقد حدث مرة. أن أخذ سقراط، ورفقاؤه، يتحدثون عن (خلود النفس) ويحاولون إقامة الادلة على ذلك، فلا يكاد يستقيم لهم الأمر في يقين جازم، ثم ويسكت سقراط، ويسكت الجميع، وبعد هنيهه يقول سيمياس: العلم بحقيقة مثل هذه الأمور، متنع أو عسير جداً في هذه الحياة، ولكن من الجبن الياس من البحث، قبل الوصول إلى آخر مدى العقل، فيجب إما الاستيثاق من الحق، وإما - إن امتنع ذلك - استكشاف. الدليل الأقوى، والتذرع به في إجتياز الحياة، كما يخاطر المرء بقطع البحر، على لوح من خشب، ما دام لا سبيل لنا إلى مركب أمتن، وآمن، أعنى إلى وحى إلى وحى إلى وحى إلى وحى إلى .

المركب الأمتن ، والآمن في رأى سيمياس ، هو الوحى الإلهى ، ومعنى ذلك في وضوح تام: أنه لو كان لدى سيمياس ، أو لو كان في العهد اليو نانى نص مقدس صحيح ، لاستسلم إليه الجميع دون نقاش ، أو جدل . أما استعال العقل في عالم الغيب ، فإنه في أغلب الأحايين ، مخاطرة لقطع البحر على لوح من خشب ، وهيهات أن ينجو من يفعل ذلك .

- 7 -

واستسلم المسلمون الأوائل للنص المقدس: متبعين فى ذلك الطريق القويم، ومضى الصدر الأول للإسلام دون جدال فى العقيدة، ودون محاولة عقلية لاختراع دما وراء الطبيعة، أو بتعبير آخر، دون محاولة عقلية، لتحديد ما لا يحد وتقييد ما لا يقيد .

<sup>(</sup>١) يوسف كرم \_ تاريخ الفلسفة اليو نانية .

وكان أول انحراف ، منظم ، قوى عن هذا المبدأ السليم ، هو الطريق الذي سلكه «واصل بن عطاء ، وعمرو بن عبيد ومدرستهما ».

إنهما لم يتعمدا انحرافاً ولا خروجا عن الطريق السوى ، وإنما خُيِّل المهما أن عملهما ، خدمة للإسلام ، وخدمة المسلمين .

ولكنهما بعملهما ، حكما العقل فى الدين ، بل لقد أخذا وأخذت مدرستهما فى وضع تشريع ، يفرض على الله سيحانه وتعالى ، الفروض ، ويوجب عليه الو اجبات ؛ لقد أخذا يوجبان عليه ، ويمنعان عليه فهو سبحانه ، يجب عليه أن يفعل كذا ، وتحكم عقلهما فى الدين ، وفى الله تعالى .

ولان عقل كل إنسان ، مختلف عن عقل الآخر ، فقد انقسمت المدرسة الاعتزالية إلى مدارس ، ومذاهب لا تكاد تحصر .

وكانت النتيجة ، لتحكيم العقل فى الدين ، أن بدأ الافتراق والاختلاف العقدى فى البيئة الإسلامية .

لم يستسلم المعتزلة ، استسلام المؤمن المعترف بعجزه وقصوره تجاه الدات الآلهية ، كما فعل الصدر الأول . وإنما وثقوا بعقولهم الثقة المطلقة . فكان من نتيجة ذلك الشقاق والتفرق .

وحينها بدأ المسلمون ، فى أوائل « العصر العباسى » ، يترجمون الثقافات الأجنبية ، فإنهم لم يستسيغوا ترجمة الإلهيات والأخلاق ، ذلك أن يقينهم المطلق فى نصهم المقدس ، جعلهم يستهينون بكل ما عداه ، مما يتصل بما « وراء الطبيعة أو بالأخلاق ، وكان موقفهم فى ذلك سلما كل السلامة فإن كل فكرة ، أو كل رأى متصل بما وراء الطبيعة ، أو بالأخلاق ، يخالف ما أتى به الوحى ، إما أن يكون خرافة ، أو ضلالا عقليا ، والحياة الجادة ، ما أتى به الوحى ، إما أن يكون خرافة ، أو ضلالا عقليا ، والحياة الجادة ، كل تستسيغ إنفاق الزمن ، فى دراسة خرافات ، أو أضاليل عقلية .

و لـكن المأمون ـ و من ورائه المعتزلة ـ فعلوا ما امتنع جمهرة المسلمين عن

فعله ، فترجموا إلهيات اليونان ، وأخلاق اليونان . فأصبح بذلك البحث العقلى ، أو الاختراع العقلى فى الدين ، هواية عقلية ، يجرى ورائها الكثيرون .

#### - 4 -

### ونشأ الفلاسفة :

وأخضع الفلاسفة كل شيء ، لعقولهم ، وأخذوا يرسمون القواعد ، ويقيمون الآدلة ، ويبتعدون كثيراً أو قليلا عما فهمه المسلمون عن رسولهم وعما استشعروه من الروح العامة للإسلام ، على وجمه العموم .

والواقع أن إقامة ما ورراء المادة أو الآخلاق على العقل . إنما هو شهوة أو هوى ، ذلك أنه منذ ابتداء العهد اليونانى ، وهذا النهج من البحث في إخفاق متتابع ، وفي فشل مستمر ، وفي تناقض ملازم ، ورجاله يناقض بعضهم البعض ، ويهدم كل ما بناه الآخرون ، وعلى توالى الزمن ، تنهار الآراء ؛ و و و و و الله أراء أخرى لا تلبث أن تنهار ، وهكذا دواليك .

ومع رؤية كل باحث عقلى ، لهذه النتائج المنهارة باستمرار : فإن ذلك لم يقم عظة واعتباراً فى نظرهم ، وإنما استمروا على الطريقة العقلية ، رغم رؤيتهم فى وضوح مآل أبحاث سابقيهم المتهاقة .

#### ~ { ~

ونشأ الإمام الغزالى ، والعالم الإسلامى يموج ويضطرب ، فى ضلال الجرى وراء ابتداع المذاهب العقلية فى الدين وكان من توفيق الله ، أن حجة الإسلام ، قد منح طبيعة طلعة ، وذهنا ثاقباً ؛ وتفكيراً حكيها ، وتربية دينية سليمة منذ نشأته الأولى ، وأخذ تفكره يجول فى جميع المناحى الدينية : فلاحظ أن اختلاف الخلق فى الأديان والملل ، ثم اختلاف الأئمة فى المذاهب

على كثرة الفرق ، وتباين الطرق ، بحر عميق ، غرق فيه الأكثرون ، وما نجا منه إلا الأقلون .

فاقتحم لجمة هذا البحر العميق ، وحاض غمرته ، خوض الجسور ، لا خوض الجبان الحذور ، وتوغل فى كل مظلمة ، وتهجم على كل مشكلة ، وتقحم كل ورطة ، وتفحص عن عقيدة كل فرقة وكان نتيجة ذلك كله أن فقد ثقته فى العلم ، ووجد نفسه عاطلا عن علم يقينى ، فأراد أن يبدأ من البسائط ، وأن يجعل أساسه قوياً متيناً حتى ينتهى إلى اليقين المطلق فيما يعلم .

ولكنه اختبر الثقة في المحسوسات ، فلم تسمح نفسه بالتسليم باليقين فها ، وامتحن الثقة بالعقليات ، فانهارت العقليات .

وَمَرَّ إِذَن الإِمام الغزالى ، بتجربة قاسية : هى تجربة الشك فى الحسيات. والعقليات .

واستمر على ذلك شهرين ، هو فيها على مذهب السفسطة ، بحكم الحال لا بحكم النطق والمقال ، .

ثم شفاه الله تعالى من ذلك المرض و عادت النفس إلى الصحة والاعتدال. ورجعت الضروريات العقلية مقبولة ، موثوقا بها على أمن ويقين .

ولم يكن ذلك بنظم دليل ، وترتيب كلام ، بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر ، وذلك النور هو مفتاح أكثر المعارف ، .

خرج الإمام الغزالى ، من هذه التجربة على نور من ربه ، وعلى بصيرة من أمره : فحاول ما استطاع أن يرسم الطريق الصحيح للشفوفين بالمعرفة ، والمتطلعين إلى الهداية ، والمستشرفين إلى العلم بالملاً الاعلى .

لقد أراد أن يرسم الطريق ، الذي يرضي أتباعه الله ورسوله .

أراد أن يرسمه ، للحيارى ، والمتطلعين إلى الهدى ، وللشاكين الآملين. ف اليقين ، وللمسترشدين الذين يريدون أن يستمسكوا بحبل الله المتين. راد أن يرسم هذا الطريق، بعد تجربته التي مرجماً ، فرسمه في ثقة المجرب، وفي إحكام الخبير.

\_ 0 \_

إن الأساس الخادع ، الذي لا يعدوا أن يكون هوة عميقة يتردى فيها الكثيرون ، إنما هو إرادة تشييد ، ما وراء الطبيعة على العقل ، فا العقل بالنسبة إلى ما وراء الطبيعة إلا كالسراب الخادع ، الذي غرر بكثير من النظامئين إلى معرفة ميدان الغيب .

ثم ان هذا الاتجاه خطر على الدين نفسه ، إنه من جانب: انصراف عن النص الآلهي الى العقل ، ومن جانب آخر: إقامة مصدر لمعرفة الغيب غير النبوة وفي ذلك لا شك صرف للناس ، عن التأمل في النص المقدس كمصدر لمعرفة الآلهيات وفيه كذلك تقليل شأن النبوة .

وهجم الإمام الغزالى ، على هذا النهج ، هجوماً عنيفاً ، ولم يفتر قط عن .
مهاجمته منذ أن ألف كتابه القيم ، تهافت الفلاسفة ، إلى أن انتهت به الحياة لقد كان كتابه , تهافت الفلاسفة ، محاولة موفقه كل التوفيق ، جريئة كل الجرأة ، طريفة كل الطرافة ، وما كان المقصد الأول ، والهدف الأساسي لهجومه ، هدم الآراء في نفسها ، فبعضها صحيح ، موافق للدين ، ومع ذلك فقد هدم الإمام الغزالى ، المنهج العقلى ، الذي استندت إليه هذه الآراء .

ولكن الإمام الغزالى ، حمل مهوله على طريقة الفلاسفة فى إثبات خلود ولكن الإمام الغزالى ، حمل مهوله على طريقة الفلاسفة فى إثبات خلود النفس ، وهدم أدلتهم ، وضرب بمعوله فى استدلالاتهم على – خلود النفس – فإنهارت وتهافتت ومع ذلك ، فقد كان هو مؤمنا بهذا الخلود .

إنه لم يلتزم فى هذا الكتاب وإلا تكدير مذهبهم ، والتغيير فى وجه أدانهم بما يبين تهافتهم .

ومقصوده . . تنبيه من حسن اعتقاده ، فى الفلاسفة ، وظن أن مسالكمم عقية عن التناقض ببيان وجوه تهافتهم .

ويقول: «أنا لاأدخل فى الاعتراض عليهم ، إلا دخول مطالب منكر ، لا دخوع مدع ، مثبت ، فأبطل عليهم ما اعتقدوه ، مقطوعاً بإلزامات مختلفة .

فالزمهم: تارة مذهب المعتزلة.

وأخرى : مذهب الكرامية .

وطورا :مذهب الواقفية .

ولا انتهض ذابا عن مذهب مخصوص.

ويقول الاستاذ وبلاسيوس ، بحق وإن الغزالي حينها سمى كتابه ويقول الاستاذ وبلاسيوس ، بحق وإن الغقل الإنساني ، يبحث عن الحقيقة ، ويريد الوصول إليها ، كما يبحث البعوض عن ضوء النهار ، فإذا أبصر شعاعاً يشبه نور الحقيقة ، انخدع به ، فرمى بنفسه عليه وتهافت فيه ، ولكنه يخطى مخدوعاً بأقيسة منطقية خاطئة ، فيهاك كما يهلك البعوض .

فكأن الغزالى ، يريد أن يقول : إن الفلاسفة ، خدعوا بأشياء ، أسرعوا إليها بلا إعمال روية ، فتهافتوا ، وهلكوا الهلاك الآبدى (١) . .

\_ 7 -

( والمعرفة ) عند الفلاسفة العقليين . مصدرها ، إذن العقل ، والعقل

<sup>(</sup>١) تاريخ الفلسفة الإسلامية ترجمة الدكةور محمد عبد الهادى أبو ريده .

وحده ، بيد أن الإمام الغزالى ، يقول عن تجربة : إن وراء طور العقل ، طوراً آخر ، تنفتح فيه عين أخرى ، يبصر بها الغيب ، وما سيكون فى المستقبل ، وأمور أخرى ، العقل معزول عنها ، كعزل قوة التميز . عن إدراك المعقولات ، وكعزل قوة الحس عن إدراكات التميز (1).

هناك إذن البصيرة ، وميدانها الذي ينكشف لها ، إنما هو الغيب .

وإذا تساءلنا ، مع الإمام الغزالى عن مراتب المعرفة بالغيب ، التي هي الإيمان ، فإننا نجده يحدد للإيمان ثلاث مراتب .

المرتبة الأولى: . إيمان العوام ، : وهو إيمان التقليد المحض .

المرتبة الثانبة : ﴿ إِيمَانَ المَتَكَلَّمِينَ ﴾ : وهو ممزوج بنوع استدلال ؛ ودرجته حسما يرى الإمام قريبة من درجة العوام .

والمرتبة الثالثة : ﴿ إِيمَانَ العارفينِ ﴾ : وهو المشاهد بنور اليقين .

ولا شأن لنا ، فى حديثنا هذا بالمرتبة الأولى ، أما المرتبة الثانية : وهمه مرتبة المتكلمين ، وهم يدعون ، أنهم أهل الرأى والنظر ، وأرباب البحث والاستدلال ، فإنهم يشاركون الفلاسفة بهذا الاعتبار ، فى نهجهم البحثى . فالإمام الغزالى ، يرى أن درجتهم قريبة من درجة العوام .

وهو من جانب آخر ، لا يرى فى نهج المتكلمين ما يؤدى ، إلى كشف الحقائق ، إنه يقول حرفياً عن علم الكلام : « أما منفعته فقد يظن أن فائدته كشف الحقائق ومعرفتها على ماهى عليه ، وهيهات ، فليس فى الكلام وفاء بهذا المطلب الشريف ، ولعل التخبيط والتضليل فيه أكثر من الكشف والتعريف .

وهذا إذا سمعته من محدث ، أو حشوى ، ربما خطر ببالك أن الناس. أعداء ما جهلوا ، .

<sup>(</sup>١) المنقد من الصلال.

فاسمع هذا من خبر السكلام ، ثم قلاه بعد حقيقة الحبرة ، وبعد التغلفل فيه إلى منتهى درجة المتكلمين، وجاوز ذلك إلى التعمق ، فى علوم أخر تناسب نوع السكلام ، وتحقق أن الطريق إلى حقائق المعرفة من هذا الوجه المسدود (١).

ويرى فى موضع آخر ، أن المتكلم ، لايزيد عن العامى إلا فى صنعة السكلام ، ولأجله سميت صناعته ،كلاماً ، (٢) .

أما المرتبة العليا: فإنها الهدف الاسمى وهى مقصد الطالبين ، ومطمح نظر الصديةين . إنها مشاهدة روحية ، إنها يقين مطلق .

مشاهدة ماذا ؟

ويقين في ماذا ؟

ماهو الموضوع ؟

إنه إذا أردنا الإجمال: الغيب.

أما إذا أردنا شيئا من التفصيل ، فإنه أموركشيرة ، كان يسمع العارف من قبل أسماءها : فيتوهم لها معان بحملة غير متضحة ، فتتضح إذ ذاك ، حتى تحصل المعرفة ، الحقيقة بالله سبحانه ،

و بصفاته الباغيات ، التامات ، و بأفعاله ، وبحكمته فى خلق الدنياو الآخرة ووجه ترتيبه للآخرة على على الدنيا .

والمعرفة بمعنى النبوة والنبى ، ومعنى الوحى ، ومعنى الشيطان ، ومعنى الفظ الملائكة .

وكيفية معاداة الشياطين للإنسان ، وكيفية ظهو رالملك للأنبياء ، وكيفية وصول الوحي إليهم .

والمعرفة بملكوت السموات والأرض.

<sup>(</sup>١) ص ١٦٨ من الإحياء . (٢) إحياء ص ١٦٨ .

ومعرفة القلب ، وكيفية تصادم جنود الملائكة والشياطين فية ، ومعرفة الفرق بين لمئة الملك ، ولمة الشيطان .

ومعرفة الآخرة ، والجنة والنار ، وعذاب القبر ، والصراط ، والميزان والحساب ، ومعنى قوله تعالى : • وكان الدَّارَ الآخرَ على الحيوان . . لو كانو يعلمون ، .

ومعنى لقاء الله عز وجل ، والنظر إلى وجهه الكريم ، ومعنى القرب منه ، والنزول فى جراره ومعنى حصول السعادة ، بموافقة الملأ الأعلى ، ومقارنة الملائكة والنبيين .

ومعنى تفاوت أهل الجنان ، حتى يرى بعضهم البعض ، كما يرى الكوكب الدّر عي في السماء ....

إلى غير ذلك مما يطول تفصيله .

ذلك بعض موضوع الغيب الذى يتطلع إلى معرفته ـ دون جدوى ـ المتكلمونوالفلاسفة ، ولانهم لم يتخذوا إليه السبيلاالصحيح : اختلفوافيه .

لقد اختلفوا في معانى هذه الأمور بعد التصديق بأصولها مقامات شتي :

فبعضهم ، يرى أن جميع ذلك أمثلة ، وأن الذى ، أعده الله لعباده الصالحين : , مالا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ، ، وأنه ليس مع الخلق من الجنة إلا الصفات والاسماء .

وبعضهم يرى أن بعضها أمثلة ، وبعضها يوافق حقائقها المفهومة من ألفاظها.

وكذلك يرى بعضهم ، أن منتهى معرفة الله عز وجل : الاعتراف بالعجز عن معرفته .

و بعضهم يدعى ، أمورا عظيمة في المعرفة بالله عز وجل .

و بعضهم . يقول : حد معرفة الله عز وجل ، ما انتهى إليه اعتقاد

جميع العوام: وهو أنه موجود، عالم، قادر، سميسع، بصير، متكلم. اختلف الناس هذا الاختلاف: لأنهم لم يتبعوا النهج الصحيح، في معرفة الغيب وهذا النهج الصحيح، إنما هر جلاء البصيرة.

ولو اتبعوا الكشف ، عن البصيرة ، لارتفع الغطاء حتى تتضح اللإنسان جلية ألحق في هذه الأمور اتضاحاً يجرى مجرى العيان الذي لا يشك فيه .

وهذا ممكن في جوهر الإنسان(ا) .

#### **-** \ \ -

أهذا ممكن حقاً في جوهر الإنسان؟ .

إنها دعوى من الإمام الغزالي ، نحتاج إلى إثبات .

وهی دعوی ، ینکرها الکشیرون .

ولكن الإمام الغزالى، يزى أن الدليل القاطع ، الذى لا يقدر أحد على جحده أمران .

أحدهما: عجائب الرؤيا الصادقة ، فإنه ينكسف بها الغيب ، وإذا جاز ذلك في النوم فلا يستحيل أيضاً في اليقظة : فلم يفارق النوم اليقظة إلا في ركود الحواس ، وعدم اشتغالها بالمحسوسات ، فكم من مستيقظ غائض ، لا يسمع ولا يبصر ، لاشتغاله بنفسه .

الشانى : إخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم ، عن الغيب وأمور في المستقبل .

وإذا جاز ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم ، جاز لغيره ؛ إذ النبي : عبارة عن شخص كوشف ، بحقائق الأمور وشغل بإصلاح الحلق فلا يستحيل

<sup>(</sup>١) المصدر . الإحياء ص ٢٥،٣٤ (٢) إحيا، ص ١٣٨٩

أن يكون ، فى الوجود ، شخص مكاشف ، بالحقائق ، ولايشتغل بإصلاح الخلق وهذا لا يسمى « نبياً » بل يسمى « وليا » .

فن آمن بالانبياء، وصدق بالرؤيا الصحيحة لزمه ، لا محالة ، أن يقر بالبصيرة ، أو بتعبير آخر ، يقر بباب للقلب ، ينفتح على عالم المكوت ، هو باب الإلهام ، والنفث في الروع ، والوحي (١٠) .

و الإمام الغزالى . يتشبث بالرؤيا ، كبرهان ، و دليل ، على أن هناك آلة للمعرفة غير الحس والعقل ، ويردد ذلك فى كثير من كتبه ، إنه يتحدث فى د المنقذ ، عن النبوة فيقول « وقد قرب الله تعالى ذلك على خلقه ، بأن أعطاهم ، انموذجا من خاصية النبوة ، وهو النوم ؛ إذ النائم يدرك ماسيكون من الغيب ، إماصر يحاً ، وإما فى كسوة مثال يكشف عنه التعبير.

وهذا لو لم يجربه الإنسان من نفسه ، وقيل له :

إن من الناس من يسقط مغشياً عيله كالميت ، ويزول عنه إحساسه وسمعه وبصره ، فيدرك الغيب ، لانكره ، وأقام البرهان على استحالنه ، وقال : القوى الحساسة ، أسباب الإدراك ، فمن لا يدرك الأشياء مع وجودها وحضورها ، فبأن لا يدركها مع ركودها أولى وآحق .

وهذا نوع قياس يكذبه الوجود والمشاهدة (٢).

ولكن الغزالى ، لا يكتنى بهذين الوجهين من الاستدلال ، بل يأتى بشواهد الشرع ، ويذكر التجارب والحكايات .

أما الشواهد ، فما يرى ، فهي قوله تعالى :

(والذينَ جَاهَدُوا فينا لَـنَهدينَم مُسْبَلْنا) .

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين .

<sup>(</sup>٢) المنقذ من الضلال.

وقوله صلى الله عليه وسلم :

« من عمل بما علم ورَّثه الله علم ما لم يعلم · ·

وقوله تعالى :

(يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله بجعل لكم فرقاناً) قيل نوراً يفرق به بين الحق ، والباطل ، ويخرج به من الشبهات .

وسئل مُرَاتِينٍ عن قول الله تعالى :

« أَفَهُنَ شَرَحَ اللهَ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَهُو عَلَى أُمُورِ مِنْ رَبِّهِ . . ما هذا الشرح ؟

فقال: هو التوسعة: إن النور، إذا قُـُذَف به في القلب، اتسع له الصدر وانشرح.

وقال عليه الصلاة والسلام:

, إِنَّ مِن أُمَّتِي مُحدَّ ثَين ، ومعلَّمِين ، ومُكلِّمين ، وإن عمر منهم » .

والمحدَّث هو الملـهَم ، والملهم ، هو الذي انكشف له الحق ، في باطن فليه من جهة الداخل ، لا من جهة الحسوسات الحارجية .

والقرآن مصرح ، بأن التقوى « مفتاح الهداية ، والـكـشف ، .

ولم يكن علم الحنضر عليه السلام ، علما حسياً أو عقليا ، وإنما هو العلم الله الإشارة بقوله تعالى :

. وعَلَّمْنَاه مِنْ لَـَدُّنَّا عِلما ، (1) .

-- 4 ---

كيف يتفجر ، العلم بالغيب من داخل القلب ؟ كيف تنجلي البصيرة ؟

<sup>(</sup>١) من الإحياء ص ٤١ - ٤٣ .

كيف يتاتى السكشف والإلهام، والنفث فى الروع؟ كيف تتأتى معرفة الغيب، معرفة مباشرة؟

إن الطريق إلى ذلك ، إنما هو تقديم المجاهدة ، ومحو الصفات المذمومة ، وقطع العارئق كلما ، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى .

ومهما حصل ذلك ، كان الله هو المتولى ؛ لقلب عبده ، والمتكفل له بتنويره بأنوار العلم.

وإذا تولى الله أمر القلب، فاضت عليه الرحمة، وأشرق النور في القلب وانشرح الصدر، وانكشف له سر الملكوت، وانقشع عن وجه القلب حجاب العزة بلطف الرحمة، و الآلات فيه حقائق الأمور الإلهية. فليس على العبد إلا الاستعداد، بالتصفية المجردة وإحضار الهمة، مع الإرادة الصادقة والتعطش التام، والترصد بدوام الانتظار، لما يفتحه الله تعالى من الرحمة.

فالانبياء ، والاولياء ، انكشف لهم الامر، وفاض على صدورهم النور ، لا بالتعلم والدراسة ، والكتابة للكتب بل بالزهد في الدنيا والتبرى من علائقها وتفريغ القلب من شو اغلها ، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى ، ( فمن كان لله كان الله له ) ، وهو بفعله هذا يصير متعرضاً لنفحات رحمة الله .

وليس له اختيار في استجلاب هذه النفحات .

وليس له إلا الانتظار ، لما يفتح الله من الرحمة ، كما فتحما على الانبياء والأولياء جذه الطريقة .

وإذا صدقت إرادته، وصفت همته، وحسنت مواظبته، تلمع لوامع الحق فى قلبه، ويرتفع الحجاب بلطف خنى من الله تعالى: فينكشف له الغيب، ويحصل له اليقين (١).

<sup>(</sup>١) الإحياء ص ١٢٧٧، ١٣٧٨.

#### - 1. -

هذا النهج الذي رسمه الغزالي لمعرفة الغيب ، له آثار عميقة ، بالنسبة للفرد في خاصية نفسه ، وبالنسبة للمجتمع ، وبالنسبة للدين .

وإنا لنختتم هذا البحث بتوضيح بعض الآثار التي كانت لهذ النهج ، والتي بينها الدكتور محمد إقبال في كتابه : متجديد التفكير الديني في الإسلام. . يقول الدكتور إقبال :

«على أنه لا سبيل إلى إنكار: أن الدعوة التى نهض لها الغزالى تكاد تكون دعوة للتبشير بمبدأ جديد، مثلما فى ذلك مثل الدعوة التى قام بها «كانت، فى ألمانيا فى القرن الثالث عشر:

فنى ألمانيا ظهر المذهب العقلى لأول عهده حليفاً للدين ، ولكن سرعان ما تبين أن جانب العقيدة من الدين لا يمكن البرهنة عليه حسياً ، فكان الطريق الوحيد إذن : أن تمحى العقيدة الدينية من سجل المقدسات .

وقد جاء مع محو العقيدة مذهب المنفعة في فلسفة الآخلاق ، ولذا مكن المذهب العقلي من سيادة الإلحاد .

تلك كانت الحال فى ألمانيا ، عندما ظهر ، كانت ، وكشف كتابه: « العقل الخالص ، عن قصور العقل الإنسانى ، فهدم بذلك ما بناه أصحاب المذهب العقلي من قبل ، وصدق عليه القول بأنه كان أجل نعم الله على وطنه.

وإن التشكك الفلسني الذي اصطنعه الغزالي ، على تطرفه بعض الشيء قد انتهى الى النتيجة نفسها في العالم الإسلامي اذا قضى ذلك على المذهب العقلى ، الذي كان موضع الزهو ، على الرغم من ضحالته ، وهو المذهب الدي سار في نفس الاتجاه الذي اتجه اليه المذهب العقلى في ألمانيا قبل ظمور

«كانت» غير . أن هناك فارقا هاما بين «الغزالى» و«كانت»، فإن «كانت» تمشى معمبادته تمشيا لم يستطع أن يثبت أن معرفة الله ممكنه .

أما الغزالى فعندما خاب رجاؤه فى الفكر التحليلى ، ولى وجهه شطر الرياضة الصوفيه ، وألني فيها مكانا للدين قائما بنفسه .

و بهذه الطريقة ، وفيِّق لأن جعل للدين حق الوجود مستقلا عن العلم ، وعن الفلسفة الميتافيزيقية .

والله ولى التوفيق ٢

# و المساحد ال

| صفحة      | ع                | الموضو                                              |
|-----------|------------------|-----------------------------------------------------|
| o- r.     |                  | الموضو<br>تصدير الطبعة الأولى<br>                   |
| ٧ .       |                  | مقدمة في قضية النصوف .                              |
|           |                  | (١) البحث العقلي فيا وراء الطبيد                    |
| 78-19.    |                  | (٢ ) في وسيلة المعرفة                               |
| m - 70 ·  |                  | (٣ ) حول كلمة : تصوف                                |
| 47- 44 .  |                  | (٤) التصوف                                          |
| ٤٧- ٣٧ ·  |                  | (٥) من أسباب التصوف الشك                            |
| ٥١- ٤٨ ٠  |                  | (٦ ) الشك ومدارج السالكين .                         |
|           |                  | <ul><li>(٧) التصوف والدين الإسلام.</li></ul>        |
|           | ية الإسلامية (١) | (٨) التصوف والتحلل من الشريع                        |
|           |                  | <ul> <li>(٩) التصوف والتحلل من الشريع</li> </ul>    |
| ٠ ٨٢ ٢٨   |                  | (١٠) التصوف والتحلل من الشريع                       |
| 111- 17.  |                  |                                                     |
| 117-117 . |                  | (١١) قضية التصوف                                    |
|           | المنقين          |                                                     |
| 144-114 . |                  | توطئة                                               |
| 14144 .   | رم               | مداخل السفسطة وجحد العلم                            |
| 181 -     |                  | أصناف الطالبين                                      |
| 144-144 . |                  | <u>(۱) علم الكلام مقصوده وحاصله</u><br>(بد) الذا: : |
| ۱۳۹ ۱۳۸ ۰ |                  | (٢) الفلسفة                                         |
| 184-18+ . |                  | أصناف الفلاسفة                                      |
| 177-181   |                  | أقسام علومهم                                        |
| 141-174 . |                  | (٣ ) مذهب التعليم وغائلته                           |
| 144-144 . |                  | (٤) طرق الصوفية.                                    |
| 114-14.   | الحلق إليها      | حقيقة النبوة واضطرار كافة                           |
| 194-140 . |                  | سبب نشر العلم بعد الإعراض                           |
| *14-19A . |                  | خاتمة الطريق                                        |

# سلسلة في الدراسات الفلسفية والأخلاقية يشرف على إصدارها الدكتور محود قاسم أستا ذالفلسفة بجامعة العتاهيرة

## أسماء الكتب التي ظهرت من هذه السلسلة:

رئيس قسم الفلسفة يجامعة الأزهر

١ — المنقذ من الضلال لحجة الإسلام الغزالي ( الطبعة الثالثة مزيدة ومنقحة ) مع مقدمة مستفيضة عن قضية التصوف الاستاذ الدكتورعبد الحلم محمود

۲ \_ فلسفة ابن طفيل، ورسالته «حي بن يقظان،

الاستاذ الدكتورعبد الحلم محمود للاستاذ الدكتور محمود قاسم

۳ ــ الفیلسوف المفتری علیه « ابن رشد .

الاستاذ الدكتورعبد الحليم محود

ع ــ التصوف عند ابن سينا

الأستاذ الدكـتورعبد الحليم محمود

ه ـ التفكير الفلسني في الإسلام

الأستاذ الدكمتور محمود قاسم

 ٣ - مناهج الأدلة فعقائد أهل الملة لابنرشد مع مقدمة في نقد مدارس علم الكلام

الأستاذ الدكـتور محمود قاسم للاستاذ الدكـتور محمود قاسم

حمال الدين الأفغانى . حياته و فلسفته »

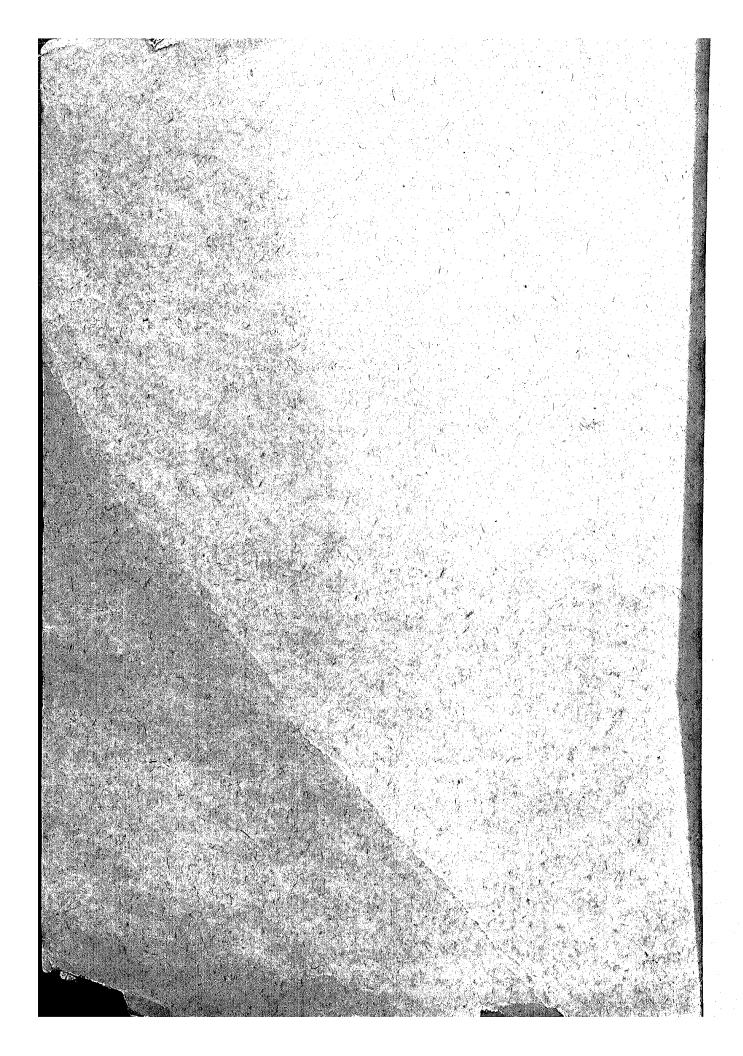
٨ ــ الإسلام بين أمسه وغده

٩ ــكتاب الملل والنحل للإمامالشهر ستانى (القسم الأول) تخريج الاستاذ محمد ابن فتحالله بدران

> . ١ – كتاب الملل و النحل للإمامالشهر ستانى ( القسم الثاني )

تخريج الاستاذ محمد ابن فتحالله بدران

١١ ــ أصول الفلسفة الاشراقية عند شهاب الدين السهروردى للدكمتور محمد على أبو ريان





بطبقه مخبره > سن ع مجبيث

To: www.al-mostafa.com